

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

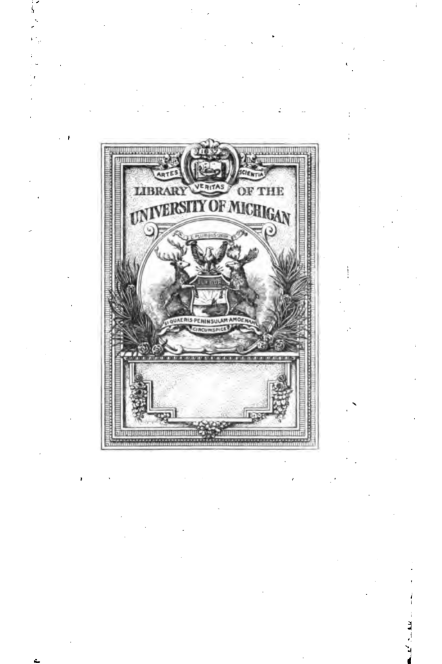
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



÷ .

BS 475 • S959



THE BIBLE. Its Origin, Growth and Character.

13216

i,

• . . .

Prix: 2 fr.; 1 sh. 8 d.; 37 cts.; 2 K.; Mrk. 1,75; 75 son

## I. Т. СЭНДЕРЛЭНДЪ.

# БИБЛІЯ

### Ея происхождение, развитие и отличительныя свойства.

Переводъ съ англійскаго подъ редакціей В. Черткова.

E BE CHIE BOTE A B'S BPABAB

Изданіе "Свободнаго Слова".

№ 82.

A. Tchertkoff. Christchurch, Hants, England. 1904.

## ИЗЛАНІЯ "СВОБОЛНАГО СЛОВА".

|             | A Tahantkatt Christehungh Hanta England                                                       | •        |            |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------|
| N           | A. Tchertkoff, Christchurch, Hants, England.                                                  | P.       | K.         |
| 3.          | Помогите! Обращение къ обществу. П. Бирюкова,<br>И. Трепубова и В. Черткова.                  | _        | 12         |
| 4.          | Положение духоборовъ на Кавназъ въ 1896 г.                                                    |          |            |
|             | II. Бирюкова и В. <sup>р</sup> ерткова.                                                       |          | 20         |
| 5.          | Письма Петра Васильевича Ольховика.                                                           | _        |            |
|             |                                                                                               | _        | 50         |
| 6.          | Какъчитать Евангеліе, и въчемъ его сущность?<br>Л. Н. Толстоно. (2-ое изданіе.)               |          | 12         |
| 7.          | Приближеніе конца. Л. Н. Толстого.                                                            |          | 12         |
| 8.          | Объ отношения нъ государству. (2-ое издание.)                                                 |          | 00         |
| •           | (З письма: къ либераламъ и друг.) Л. Н. Толстого.                                             | _        | 20         |
| 9.          | Царство Божіе внутри васъ. (2-ое изд.) <i>Ею же.</i><br>То же, съ портретомъ автора (1902 г.) | 1        | 50         |
| 10.         | Христіанское ученіе. (2-ое изданіе.) Еюже.                                                    | _        |            |
|             |                                                                                               |          | 00         |
| 17.         | Жизнь и смерть Е. Н. Дрожжина. Составилъ <i>Е. По-</i>                                        |          | en         |
| 18.         | повъ, съ послъсловіемъ Л. Н. Голстого.                                                        | ~        | 00         |
| 10.         | Николай Палкинъ. — Работникъ Емельянъ и пу-                                                   |          | 90         |
| 00          | стой барабанъ. Дорого стоитъ. Л. Н. Толстою.                                                  |          |            |
| 20.         | Листки Свободнаго Слова, № 3.                                                                 |          | 40         |
| 21.         | Воскресеніе. Романъ Л. Н. Толстою.                                                            | 1        | 50         |
| 29.         | Студенческое движение 1899 г. Сборникъ подъ                                                   |          | •          |
|             | редакціей А. в В. Чертковыхъ. (2-ое изданіе.)                                                 |          |            |
| <b>34</b> . | редакціей А. в В. Чертковыхъ. (2-ое издавіе.)<br>Жизнь и ученіе Іисуса. Л. Н. Толстого.       |          | 25         |
| <b>35</b> . | Финляндсній разгромъ. Сборникъ подъ редакціей<br>В. Черткова.                                 |          | 75         |
| 89.         | 13 лѣтъ въ Шлиссельбургской крѣпости.                                                         |          | ••         |
|             | Записки Л. А. Волкенштейнъ.                                                                   | _        | <b>4</b> 0 |
| 40.         | Мысли о Богъ. Л. Н. Толстого.                                                                 |          | 30         |
| 41.         | Практическій учебникъ англійскаго языка, при-                                                 |          | 00         |
| <b>I</b>    | мѣненый для русскихъ переселенцевъ въ Америкѣ.                                                | ·        | 95         |
| 43.         | Рабство нашего времени. Л. Н. Толстого. 20е изд.                                              |          | 50         |
| <b>4</b> 5. | Неужели это такъ надо? Л. Н. Толстою. 206 изд.                                                | <u> </u> | 00         |
|             | •                                                                                             | _        | 20         |
| 47.         | Матеріалы нъ исторіи и изученію русскаго<br>сектантства. Выпускъ 1-ый. Письма П. В. Вери-     |          |            |
|             | гина. Подъ редакціей В. Бончъ-Бруевича.                                                       | 1        | _          |
| 49.         |                                                                                               |          |            |
| 43.         | Похищеніе дѣтей Хилковыхъ. По матеріаламъ,                                                    |          | 50         |
| 51.         | собраннымъ В. Чертковымъ.                                                                     |          | 90         |
| 51.         | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго                                                      |          |            |
|             | сентантства. Выпускъ 2-ой. (Двѣ духоборческія                                                 |          | 90         |
| * 0         | рукописи).                                                                                    |          | 80         |
| 5 <b>2.</b> | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго                                                      |          |            |
|             | сентантства. Выпускъ 3-ій. Разсказь духоборца                                                 |          |            |
| ~ •         | Васи Позднякова.                                                                              | -        | 40         |
| 53.         | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго                                                      |          |            |
|             | сектантства. Выпускъ 4-ый. Духоборцы въ дис-                                                  |          |            |
|             | циплинарномъ батальонъ.                                                                       |          | <b>5</b> 0 |
| 54.         | Матеріалы къ исторіи и изученію русскаго                                                      |          |            |
|             | сектантства. Выпускъ 5-ый. Духоборцы въ тюрь-                                                 |          |            |
|             | махъ. (Печатается).                                                                           |          |            |
| 61.         | Изложеніе Евангелія. Съ прим'вчаніями, взятыми                                                |          |            |
|             | изъ кпиги "Соединение и переводъ 4-хь Еванге-                                                 |          |            |
|             | лів". Л. Н. Толстою.                                                                          | 1        | 50         |
| 62.         | О половомъ вопросъ. Мысли Л. Н. Толстою.                                                      |          | 50         |
| ·4.         | - nonocome bonpoes. Macan M. H. HOACHOID.                                                     |          | 90         |

Sunderland, Jobez Thomas

THE BIBLE. Its Origin, Growth and Character. By J. T. Sunderland.

## I. Т. СЭНДЕРЛЭНДЪ.

## БИБЛІЯ

## Ея происхождение, развитие и отличительныя свойства.

Переводъ съ англійскаго подъ редакціей В. Чертнова.

HE NS CHIS SOFS. A BS dPARTS

Изданіе "Свободнаго Слова".

№ 82.

A. Tchertkoff. Christchurch, Hants, England. 1904.

· · 

( m, o 1 m)

## СОДЕРЖАНІЕ ГЛАВЪ.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Стр.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Предисловіе отъ Редакціи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VI<br>VII |
| Гл. I. Мѣсто Библіи между другими священными                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | VШ        |
| книгами                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1         |
| Библія, какъ священная книга, 1 стр., Священныя кни-<br>ги, выросшія изъ жизни цѣлаго народа, 3. Священныя<br>книги, возникшія изъ ученія какого-либо одного лица, 4.<br>Время освящаеть, 5. Мнимая непогрѣшимость священ-<br>ной книги, задерживающая прогрессь, 7. Священныя<br>книги не терпятъ соперничества, 9. Ложные методы<br>толкованія, 10.              |           |
| Гл. II. Сходство между Библіей и другими священ-<br>ными книгами.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14        |
| ными книгами. Сходство религіозныхъ ученій во внѣшнемъ и преходящемъ, 15. Сходство религіозныхъ ученій въ ихъ наиболѣе существенныхъ свойствахъ, 19. Священныя книги индусовъ, 20. Священная книга персовъ, 21. Священныя книги книги книги будистовъ, 24. Священныя книги магометанъ, 26. Разница въ степени, но не въ сущности, 27. Значеніе этого открытія, 28. |           |
| Гл. Ш. Іудея и ея обитатели.<br>Іудея, 30. Еврейскій народъ, 32. Исторія еврейскаго<br>народа въ библейскія времена, 34.                                                                                                                                                                                                                                           | 30        |
| Гл. IV. Библія, канъ собраніе литературныхъ про-<br>изведеній.<br>Ея разнородность, 39. Сложный характеръ Библи, 40.<br>Неизвѣстность времени и авторовъ библейскихъ писа-                                                                                                                                                                                         | 39        |
| ній, 43. Нехронологическій порядокь библейскихь<br>книгь, 46.<br>Гл. V. Пятикнижіе: было-ли оно написано Мои-<br>сеемъ?                                                                                                                                                                                                                                            | 52        |
| 135090                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |

Recalstoged = -15-32 wurd.

- Гл. VI. Пятикнижіе: его разнородный характеръ и истинное происхожденіе. Соединеніе всѣхъ четырехъ писаній въ одно, 69. Время обнародованія книгъ: Бытія, Исхода, Левита, Числъ и Второзаконія, 70.
- Гл. VII. Еврейскія легенды и исторія; происхожденіе историческихъ книгъ Ветхаго Завѣта. Легендарное основаніе всякой древней исторія, 72. Какой древности достигаеть достовѣрный историческій періодъ еврейскаго народа? 73. Библейская исторія подлежитъ той же критикѣ, какъ и всякая другая исторія, 75. Историческія книги Ветхаго Завѣта, 76. Книга Іисуса Навина, 77. Книга Судей, 77. Книга Руеь, 78. 1-ая и 2-ая книги Самуила, (въ русской Библіи: 1-ая и 2-ая книги Царствъ), 78. 1-ая и 2-ая книги Царствъ, (въ русской Библіи: 3-я и 4-я книги Царствъ, (въ русской Библіи: 3-я и 4-я книги Царствъ, 81. Книга Нееміи, 81. Книга Эсеирь, 82.
- Гл. VIII. Еврейскіе пророки; происхожденіе пророческихъ книгъ Ветхаго Завѣта. Появленіе еврейскихъ пророковъ и характеръ ихъ дѣятельности, 83. Прорицательный элементь у еврейскихъ пророковъ, 85. Пророческія книги: происхожденіе, время составленія и авторы ихъ, 87. Книги пророковъ Наума, Аввакума и Софоніи, 92.
- Гл. IX. Еврейская поэзія: происхожденіе ветхозавѣтныхъ поэтическихъ писаній. 94 Гл. Х. Евангелія: ихъ происхожденіе и характеръ. 105Самые ранніе документы, 107. XI. Евангелія: ихъ происхожденіе и харак-Γл. П. 111 теръ. . • Легендарный элементь въ Евангеліяхъ, 115. Достовърность евангельской исторіи, 117. Гл. XII. Павелъ и книга Дъяній св. апостоловъ 119 Раздѣленіе среди христіанской церкви, 121. 126 Гл. XIII. Посланія Павла. Другія Посланія и Откровеніе. . 133 Гл. ХІУ. Гл. XV. Образованіе канона; апокрифическія и другія непризнанныя произведенія литературы. 141 Утраченныя книги Ветхаго Завѣта, 141. Писанія, не вошедшія въ канонъ Новаго Завѣта, 145. Гл. XVI. Образованіе канона; Ветхій Завѣтъ; Но-149 вый Завѣтъ. Канонъ Ветхаго Завѣта, 149. Канонъ Новаго Завѣта, 151. Гл. XVII. Текстъ Ветхаго и Новаго Завѣтовъ; его образованіе и сохраненіе. І. 159 .
  - Рукописи Ветхаго Завѣта, 161.

62

71

83

| Гл. XVIII. Текстъ Ветхаго и Новаго     | Зав   | ьтое | зъ; |     |
|----------------------------------------|-------|------|-----|-----|
| его образованіе и сохраненіе. II       |       |      | •   | 170 |
| Греческія рукописи Новаго Завѣта, 170. |       |      |     |     |
| Гл. XIX. Нравственный и религіозный    | про   | rpec | съ  |     |
| отражается въ писаніяхъ Библіи.        | •     | •    |     | 176 |
| Прогрессь въ понятія о Богѣ, 177.      |       |      |     |     |
| Гл. XX. Непогрѣшимость Библіи при      | свъ   | тв   | но- |     |
|                                        | •     |      |     | 185 |
| Противорвчія въ Евангеліяхъ, 196.      |       |      |     |     |
| Гл. XXI. Непогръшимость Библіи при     | свѣ   | ть   | но- |     |
| вѣйшей науки. П                        |       |      |     | 199 |
| Гл. XXII. Библія и вдохновеніе         |       |      |     | 212 |
| Вдохновеніе, 212.                      |       |      |     |     |
| Гл. XXIII. Неизмѣнная цѣнность Библіи  | I     |      |     | 219 |
| Заключеніе                             |       |      |     | 225 |
| Друзья и враги Библіи. Двѣ крайности   | . 225 |      | -   |     |
|                                        | ,     |      |     |     |
|                                        |       |      |     |     |

.

## Предисловіе отъ Редакціи.

Этоть переводь книги американскаго унитаріанскаго пастора Сэндерланда, «Библія, ся происхожденіе и развитіе», быль исполнень по нашему порученію и пщательно провѣрень и исправлень нами. Напечатань онь на средства, пожертвованныя для этой цёли Англійскимъ и Американскимъ Унитаріанскими Обществами.

Лицамъ, незнакомымъ съ такъ называемымъ, «унитаріанскимъ» движеніемъ и желающимъ получить о немъ нѣкоторое понятіе, — мы можемъ указать на слёдующія уже изданныя нами броппоры: Унитаріанское Христіанство (№ 63). Теодоръ Паркеръ. О вопросахъ религии. (№ 48). О преходящемъ и въчномъ въ Христіанствъ. Теодора Паркера. (№ 64). Іисусъ: Богъ, ими сынъ Божій? (№ 79).

Мы не сомнъваемся въ томъ, что тъ изъ нашихъ читателей, которые знакомы съ современнымъ положениемъ русскаго «сектантскаго» движения и которые вообще сочувствуютъ разумному выяснению религіозныхъ вопросовъ, — согласятся съ тъмъ, что въ подобной книгъ имъется въ настоящее время въ России самая настоятельная потребность.

Сь своей стороны убъжденные въ томъ, что она можеть оказать существенную пользу многимъ и многимъ искателямъ истины, мы надѣемся, что намъ будетъ оказана дѣятельная помощь въ доставленіи этой книги въ Россію въ возможно большемъ количествѣ экземпляровъ\*).

Редакція «Свободнаю Слова».

10 Ноября 1904 г.

Вромѣ изданія на токстой бумагѣ для заграничной продажи, имѣется еще другое изданіе на токкой бумагѣ, спеціально предназначенное для ввоза въ Россію.

### Предисловіе Автора.

Предлагаемая книга представляеть дальнѣйшее развите мыслей, высказанныхъ въ болѣе раннемъ моемъ сочинени, озаглавленномъ «Чтд такое Библія» и изданномъ въ 1878 г. Но хотя оба сочинения и сходны въ нѣкоторыхъ отношенияхъ, тѣмъ не менѣе настоящая книга можетъ считаться вполнѣ самостоятельнымъ трудомъ, такъ какъ она содержитъ много новаго, задается болѣе широкими цѣлями, касается многихъ вопросовъ, вовсе не затронутыхъ въ первой моей книгѣ, и содержитъ гораздо больше фактическаго матеріала.

За тѣ пятнадцать лѣть, которыя прошли со времени изданія моей первой книги, библейская критика сдѣлала больше успѣхи, и, что не менѣе важно, среди читающей публики чрезвычайно усилился интересь къ изученію Библіи, въ особенности ко всѣмъ вопросамъ, касающимся такъ называемой высшей критики. Въ настоящее время повсюду мысляще люди, съ настойчивостью и серьезностью, не извѣстными въ прежнія времена, задаются вопросомъ: Что можеть сообщить намъ честная, независимая и компетентная библейская критика — критика, изслѣдующая вопросъ въ интересахъ истины, а не въ интересахъ богословскаго догматизма, — что можеть сообщить намъ такая критика о Библіи, ея происхожденіи и авторахъ, о постепенномъ ростѣ библейскихъ писаній, о ихъ достовѣрности, истинномъ характерѣ, о мѣстѣ Библіи среди другихъ великихъ священныхъ книтъ міра и о ея неизмѣнной цѣнности ? Предлагаемое сочинение представляеть попытку дать полный и вмъстъ съ тъмъ по возможности краткий отвъть на эти вопросы.

Приготовляя его къ печати, авторъ воспользовался, насколько было возможно, новъйшими трудами лучшихъ европейскихъ ученыхъ. Онъ старался также выполнить свою задачу въ томъ искренномъ терцимомъ и проникновенномъ духъ, который подобаеть такой задачъ.

I. T. C.

#### I.

#### Мъсто Библіи между другими священными книгами.

#### Библія, какъ священная книга.

На вопросъ, что такое наша Библія, ученые даютъ, между прочниъ, слёдующее широкое опредѣленіе: это одна изъ великихъ священныхъ внигъ или библій человѣчества. Всё или почти всё согласны съ тёмъ, что эта Библія дѣйствительно превосходитъ всё другія. Но какъ бы она ни стояла высоко, по сравненію съ другими священными книгами, несомнѣнно все-таки. что она принадлежитъ къ одному и тому же разряду.

Изъ другихъ великихъ библій человічества самыя выдающіяся суть слідующія:

1. Книга Ведъ браминовъ.

2. Трипитака — буддистовъ.

3. Зендъ-Авеста парсовъ или персіянъ.

4. Пять Кинговъ или китайскія священныя книги Конфуція.

5. Тао-те-кингъ или китайская священная книга Лао-дзе и

6. Коранъ Магомета.

Кромѣ этого, были и существують еще понынѣ другія священныя книги. Однако названныя — несомиѣнно наиболѣе важныя, по крайней мѣрѣ, изъ тѣхъ, которыя дошли до насъ. Не говоря о существующихъ нынѣ, менѣе извѣстныхъ священныхъ книгахъ, намъ извѣстно теперь, что у древнихъ египтянъ было ихъ нѣсколько; изъ нихъ "Книга умершихъ" была открыта, правда, не вся, но во всякомъ случаѣ вначительная часть ея\*).

\*) Cm. Tiele "History of the Egyptian Religion", rs. II; Renouf "Religion of Egypt" ("Hibbert Lectures" sa 1879 r.), JERNIA V; Rawlinson "Ancient Egypt", r. L. CTP. 140 --- 144).

Сандерлэндъ.

Въ Вавилоніи и Ассиріи также были найдены важные отрывки. которые можно, пожалуй, причислить къ священной литератур'ь\*). Греки не оставили намъ ничего, что можно было бы назвать свяшенной книгой. Поэмы Гомера преиставляють великій народный эпосъ, но онѣ никогда не пользовались тѣмъ "общимъ признаніемь или санкціей, которая одна, "какъ говорить Максъ Мюллеръ, "можетъ придавать книге священный или канонический характерь". Всё тё священныя преданія, которыми обладали кельты. германцы и славяне о своихъ богахъ и герояхъ, передаваемыя главнымъ образомъ устно, пропали безъ належны на возстановленіе. Только отабльныя части одной Эллы дають намъ понятіе о томъ, въ чемъ состояла религіозная и героическая поэзія скандинавовъ. Такъ что почти съ полной уверенностью можно сказать, что наиболёе важныя священныя книги или библін всего свёта суть библія браминовъ, библія будлистовъ, библія персовъ, т. е. Зороастра, две витайскія библін и библія магометанская; въ нимъ слёдуетъ прибавить еврейскую библію (нашь Ветхій Завіть) и христіанскую библію (нашь Ветхій и Новый Завѣты).

Священныя книги или библія произошли естественнымъ путемъ. Онѣ суть необходимое и неизбѣжное послѣдствіе религіозной природы человѣка. Онѣ могутъ быть раздѣлены на два разряда. Первый разрядъ заключаетъ въ себѣ тѣ священныя книги, которыя суть произведенія жизни цѣлаго народа или націи и которыя потому принадлежатъ болѣе или менѣе неизвѣстнымъ авторамъ, и въ основаніи которыхъ лежатъ легенды и мием. Второй разрядъ состоитъ изъ тѣхъ книгъ, которыя произошли прямо отъ великихъ религіозимхъ руководителей или пророковъ и, по большей части, уже въ историческій періодъ.

\*) Замѣчательные религіозные гимем ассиріянь (унаслѣдованные ими оть еще болѣе древняго народа — аквадійцевь) представляють поразительное сходство сь еврейскими Псалмами. Изь этихь гимновь быль составлень сборникь для цвлей богослуженія, и на нихь, повидимому, смотрѣли, какь на произведенія боговдохновенныя. Ленормань сравниваеть ихъ съ Ригь-Ведой индусовь. См. Епсусі. Brit., т. Ш, ст. "Варуlonia", стр. 191. Болѣе полныя свёдвыя можно найти въ сочиненіяхь Sayce'a "Religion of the Ancient Babylonians" ("Hibbert Lectures" за 1887 г.) и "Records of the Past". 1. Священныя книги, выросшія изъ жизни цълаго народа.

Въ древнія времена, прежде появленія литературы и даже прежде появленія письменности, существовало всегда огромное личество легендъ и разсказовъ о войнахъ, разнихъ бѣдствіяхъ, замѣчательныхъ и чудесныхъ происшествіяхъ (какъ, напр., потопы, землетрясенія, предполагаемое сотвореніе міра), относительно предковъ, царей, героевъ, т. е. такихъ личностей, о которыхъ предполагалось, что они пользуются особенной милостью боговъ. Самыя замѣчательныя изъ этихъ исторій передавались отъ старшихъ къ младшимъ изъ рода въ родъ, изъ поколѣнія въ поколѣніе и такимъ образомъ съ теченіемъ времени дѣйствительно дѣлались достояніемъ цѣлаго народа. Какъ только были изобрѣтены первобытные музыкальные инструменты, и какъ только люди научились пѣть, эти легенды и разсказы начали слагаться въ болѣе или менѣе опредѣленную форму.

Когда, наконецъ, люди достигли той ступени цивилизаціи, при которой появилась письменность, то, безъ сомнѣнія, эти гимны, баллады и легенды были прежде всего записаны; тогда же были записаны магическія формулы, руководства для колдовства, образци молитвъ въ богамъ и постановления религіозныхъ обрядовъ, т. е. все, что произопло одинаково естественно и постепенно и часто въ одинаково ранній періодъ. Все это, вслёдствіе своего происхожденія оть почитаемыхъ предковъ, къ тому же окруженное ореодомъ таинственной старины, считалось, естественно, особенно священнымъ. Эти произведенія были зародышемъ будущихъ священныхъ книгъ или библій. Съ теченіемъ времени появились на свётъ другія писанія такого же или иного рода, изъ которыхъ нёкоторыя были преимущественно религіозныя или полурелигіозныя, а нѣкоторыя съ этическимъ направленіемъ. Путемъ естественнаго подбора лучшія изъ нихъ — или тв. которыя пользовались нанбольшей популярностью, или тв, которыя были въ большей гармоніи съ религіознымъ чувствожь и донятіями народа. — были сохранены и пріобр'втали постепенно все большій почеть, тогда какъ другія были преданы забвенію и исчезли совершенно. Тё, которыя сохранились такимъ обравомъ и заняли почетное: мисто среди кругихъ книгъ, со вре-

. 1

менемъ стали пользоваться еще большимъ уваженіемъ и малопо-малу были пончислены къ превней священной литературъ.

Такимъ образомъ библія росла. Эти прибавленія болье или менье соотвътствовали обстоятельствамъ; но въ концѣ концовъ наступило время, когда, вслъдствіе ли національнаго разгрома или вслъдствіе остановки интеллектуальной и религіозной жизни, или по какой-либо другой причинѣ, повъствованіе обрывалось, и священная книга считалась законченной. Все, что иисалось въ какое би то ни было время уже послѣ этого періода, не считалось истинной библіей. Такова вкратцѣ исторія происхожденія одного разряда священныхъ книгъ, или библій. Образцами этого класса ми считаемъ Веды, т. е. почти всю. священную литературу индусовъ, и нашъ Ветхій Завѣтъ.

#### 2. Священныя книги, возникшія изъ ученія какого-либо одного лица.

Второй разрядь священныхъ книгъ является результатомъ проповѣди какого-нибудь одного лица. Великій религіозный учитель, появляясь среди народа, производить глубовое впечатлёніе и порождаеть новое религіозное движеніе или, если хотите, новую религію. Вполнѣ естественно, что результатомъ этого пвиженія является новая библія. Его послівдователи, конечно, желають сохранить разсказь о его жизни и собрание его поучений. Если онъ самъ пишетъ книгу или серію внигь, то это и составляеть библію или, во всякомъ случав, главную и наиболее важную часть библін. Если, однако, онъ послѣ себя ничего не оставляетъ, написаннаго имъ самимъ, тогда, естественно, послёдователи и почитатели его записывають и сохраняють отчеть объ его делахь и словахь. какъ только они могутъ лучте; эти записки и ложатся въ основание библия. Какъ примъръ библий, возникшихъ изъ учения одного человѣка, можно назвать обѣ библін Китая, которыя составлены Конфуціемъ в Лао-дзе; буддійскую библію - отъ Сакія-Муни или Будды; Коранъ Магомета; и Новий Завётъ, т. е. повѣствованія о жизни Інсуса.\*)

<sup>\*)</sup> Время возникновенія новихь религій и священныхь книгь еще не миновало. Воть что говорить д-рь J. H. Allen въ

Объ этихъ великихъ библіяхъ міра, какимъ бы изъ обонхъ указанныхъ способовъ онв ни возникии, слёдуетъ сказать – многое.

#### Время освящаетъ.

Большинство великихъ священныхъ книгъ, которыя только могли быть найдены нами, сдъланись священными главнымъ образомъ благодара своей древности. Единственное исключеніе составияютъ нёкоторыя книги изъ второго разряда, т. е. тё, которыя принадлежатъ великимъ религіознымъ учителямъ.\*) Книги могли быть оцёнены съ самаго начала или нётъ; но въ самомъ началё обыкновенно отсутствовала всякая мысль о томъ, чтобы причислить ихъ къ особой категоріи священныхъ книгъ; и только со временемъ и постепенно люди начинали смотрёть на нихъ, какъ на святыню. Чёмъ больше проходило времени отъ первоначальнаго появленія этихъ книгъ, тёмъ болье и болёе люди начинали върить въ ихъ сверхъестественное происхожденіе. Ореолъ древности вызывалъ то почитаніе, которое начинало окружать ихъ.

Направление человеческой мысли всегда и везде было во

своемъ сочинении "Christian History" (т. III, стр. 240): "Еще на мосй памяти по крайней мере въ четырехъ случаяхъ --насколько мив известно, а ихъ могло быть и больше - оказались на лицо всё необходимыя условія для вознивновенія новой исторической религін. Я имбю вь виду религін мормоновъ и спиритовъ въ Америкъ, бабизиъ въ Персіи и Брамо Сомаджь въ Йндін, не говоря уже о "религін человічества" Конта и о революціонной религіи соціализма. В'вроятно вс'ямъ этимъ религіознымъ движеніямъ суждено погибнуть подъ вліяніемь извёстныхь условій или же быть поглощенными болёе крупными религіями. Но при иныхъ условіяхъ каждое изъ этихъ движеній могло бы развиться въ религію, если и не столь важную, то, во всякомъ случай, съ точки зрвнія исторической, не менёе интересную, чёмъ парсизит, буддивит и исламъ". Заслуживаеть вниманія тоть факть, что по крайней мёрё одна изъ этихъ религій, упомянутыхъ д-ромъ Алленомъ, произвела вполев выработанную священную книгу или библію. Я выско въ виду "Книгу Мормона", написанную Джозефонъ Смитомъ, основателенъ мормонизма.

\*) Коранъ составлаетъ одно такое исключение, а Книга Мормона — другое.

---- 6, ----

многомъ, одинаковое. Человекъ считаетъ тетскіе голи золотимъ BDEMCHENS; HADOAN, TORE CHETADIS CBOC ISTCTBO SOLOTNME вѣкомъ. Большинство древнихъ народовъ поклонялись своимъ прелкамъ, во всякомъ случай считали ихъ въ нёкоторомъ отношении высшими, чёмъ человёкъ, существами. Учреждения, обычан. преданія, писанія, наслёдія всякаго рода, доставшіеся оть мнотихъ минувшихъ поколёній, всё неизмённо проявляли тенденцію становиться священными въ глазахъ техъ, къ кому они переходни.\*) Въ особенности такъ было въ менве прогрессивныхъ цивелизаціяхъ востока, откуда собственно и возникли великія библін всего міра. Едва ли одна изъ этихъ библій, едва ли Хоть одно изъ техъ писаній или хоть одинь изъ отрывковъ. изь которыхъ составлены библін, считались, въ истинномъ смыслё этого слова, священными во время своего перваго появленія на свёть. То, что отцы цёнили или уважали, то дъти почитали, а внуки превозноснии, какъ нъчто чудесное и божественное.

Было бы интересно и поучительно взять нёсколько упомянутыхъ великихъ священныхъ книгъ и прослёдить нодробно, руководствуясь тёмъ, что добыто современной наукой, какъ онё изъ просто хорошихъ и очень цёнимыхъ писаній превратились въ священныя книги. Недостатокъ мёста заставляетъ насъ ограничиться разсмотрёніемъ только нашей Библіи. Достаточно сказать, что этотъ переходъ въ нёкоторыхъ книгахъ со-

\*) Какъ время освящаетъ всв подобныя вещи, прекрасно вилно на примере символовь веры Апостольского (название, вволяшее въ заблуждение, такъ какъ символъ этотъ появился уже черезь нёсколько столётій послё смерти апостоловь — см. Encycl. Brit., cr. "Creeds"; также въ сочинения Schaff'a "Creeds of Christendom" т. I, стр. 14 - 23) и Никейскаго, Оба эти символа веры, благодаря долгому употреблению, пріобрёли въ глазахъ некоторыхъ христіанскихъ секть стецень святости, мало уступающую той, которая принисывается библін. Еще вопросъ, не сдълаются ян и часословъ и требникъ римской католической церкви и молитвенникъ англиканской церкви священными книгами. Масса уже смотрить на нихъ съ уваженіемъ, граничащимъ съ суевърнымъ обожаніемъ, — съ уваженіемъ во всякомъ случав не меньшимъ, чвиъ то, съ которымъ относниясь во времена Христа къ важивищимъ частямъ Ветхаго Завита, или чимъ то, съ которымъ смотрили вначаль на любую изъ книгъ Новаго Завета.

вершался очень медленно и продолжался цёлня столётія. Что касается Ведь и Зендь-Авести, для этого потребовалось жного столётій, что относится также по крайней мёрё въ нёкоторымъ частямъ нашей Библін.

Что касается нашего Ветхаго Завѣта, — божественное происхожденіе прежде всего было приписано Пятикнижію Моисся или, иначе, "Закону", но святость даже этихъ внигъ была долгое время подъ большимъ сомнёніемъ. Часть Ветхаго Завѣта, называемая евреами "Пророки", была слѣдующей, причисленной къ священной; вся же часть, извѣстная тогда подъ именемъ "Писанія", заключающая въ себѣ такія книги, какъ Псалмы, Притчи и Іова, которыя обывновенно цёнятся теперь выше другихъ книгъ Ветхаго Завѣта, — стала считаться истинно священной лишь незадолго до времени Христа. И дѣйствительно, ко времени Христа эта часть Ветхаго Завѣта пользовалась гораздо меньшимъ авторитетомъ, чѣмъ все остальное.

Что касается Новаго Завъта, то нъкоторыя посланія были призваны священными или авторитетными значительно равьше, чъмъ Евангелія или Дъянія; но еще долгое время, — быть можеть цёлыхъ два столётія, — ни одну кныгу Новаго Завъта христіанская церковь не ставила на одинаковый уровень съ Ветхимъ Завътомъ. И прошло по крайней мъръ три или четыре въка прежде, чъмъ было окончательно рёшено, какія книги изъ всего общирнаго матеріала, накопившагося въ теченіе одного или двухъ столётій послё смерти Інсуса, надо включить въ канонъ Новаго Завъта, т. е. признать за ними божественный авторитетъ, и какія оставить въ сторонъ.

- Но этоть вопросъ о составлении нашего собственнаго канона будеть разсмотрънь подробнъе ниже (см. XVII и XVIII главы)-

> Мнимая непогрѣшимость священной книги, задерживающая прогрессъ.

Слёдующее, что можно сказать объ этихъ разнообразныхъ сяященныхъ внигахъ всего свёта, — это то, что, какъ только люди начинаютъ смотрёть на книгу, какъ на священную, они дёлаются слёпы въ ен недостаткамъ, принимаютъ ее за нёчто непогрёшимое, и не желаютъ искать или даже принать чтонибудь другое, лущее. Религія всегда движется и растетъ книги; развивается она и въ тотъ періодъ, въ теченіе котораго эта книга создается, но всякій разь, какъ только книга закончена, движение и ростъ религи немедленно останавливаercs. Съ этихъ поръ всё взоры обращены не вперенъ, а назадь; съ этихъ поръ всявая вещь считается хорошей или дурной, смотря по тому, согласуется ли она съ ученіемъ KH11224.

На этоть счеть можно было бы привести много любопытныхъ иллюстрацій. Такъ, напримеръ, въ древнія времена употребленіе метадля было неизвастно, и потому ножи которые священныхи употребляли при своихъ обрядахъ, по необходимости были слёланы изъ камня. Позднёе, когда металлъ вошелъ въ употребление, мы, естественно, могли бы предположить, что грубый каменный ножь должень уступить мысто лучшему, металлическому. Однако нетъ! Ножъ, употребляемый при обрядахъ, былъ всегда изъ вамня; поэтому и на будущее время не признавалось ничего, кромѣ каменнаго ножа. Тоть факть. что книга попала въ разрядъ священныхъ, совершенно останавливаеть развитие религи, уничтожаеть возможность будущаго прогресса и совершенствования. — освящаеть все грубое и несовершенное, всякій ребяческій обрядь или церемонію, такъ же, какъ всякую ложную доктрину; все бы это народъ со временемъ отброснаъ, если бы не считалъ книгу священной и непогрѣшимой.

Такъ было въ Индіи съ однимъ изъ текстовъ Ведъ (по всёмъ въроятіямъ ложно истолкованнымъ), который повлекъ за собой сожжение огромнаго количества вдовъ на могилахъ ихъ мужей. Такъ же и въ христіанстве въ настоящее время употребляють много религіозныхъ обрядовъ и верять во многіе безсмысленные догматы. Этого давно бы не было, если бы только не считали Библіи священной книгой, каждое слово и малейшее предписание которой должно приниматься и исполняться буквально, какъ нѣчто данное на всѣ времена. Люди никакъ не могуть разстаться съ ваменнымъ ножомъ. Въ этомъ, въроятно, завлючается причина, почему многія значительныя христіанскія секты такъ настанвають на исполнении обряда христіанскаго крещенія въ той именно формв, въ которой, какъ имъ кажется, это должно было исполняться въ Іудев 18 столятій назадъ. Различія временъ, людскихъ привычекъ, климатъ не принимаются во вниманіе. Въ то время, когда книга превращалась ез сеященную, крещеніе повидимому исполнялось извѣстнымъ образомъ, всяѣдствіе этого оцо и въ наши дни должно совершаться въ этой же самой формѣ, хотя бы для этого приходилось дѣдать проруби въ рѣкѣ, чтобы соблюсти форму. Опять все тотъ же каменный ножъ.

Въ этомъ также мы имвемъ объяснение того страннаго факта, что многіе прекрасные люди христіанскаго исповёданія въ Америкъ не такъ навно еще защищали рабство, какъ нъчто доброе и справедливое. Случилось такъ, что народъ, который создаль Ветхій Завёть, составляющій часть нашихъ священныхъ внигъ, владбаъ рабами и, вибств съ большинствонъ другихъ націй міра въ тв древнія времена, думаль, что это правильно. Вѣка, которые протекли съ тѣхъ поръ, двинули міръ впередь до той точки, когда всё передовыя націи увидёли ясно, что рабство - несправедливость. Но тоть факть, что священная книга санкціонировала рабство, многимъ ослёцлялъ глаза. Вивсто того, чтобы спросить себя, въ чемъ правда ? мужчины и женщины спрашивали, чему учить священная книга? А это все равно, что спросить, какое понятіе о правдѣ было у народа. стоявшаго на несравненно низшей ступени цивилизации. чёмъ мы, - двё, три тысячи лёть тому назадъ, въ то время, когда книга превращалась въ святыню. Это было страшное заблужденіе, результатомъ котораго было то, что десятки тысячъ совъстливаго и добраго народа стали на сторону одного изъ самыхъ темныхъ, жестокихъ и по своему духу антихристіанскихъ учрежденій, когда-либо позорившихь нашь современный мірь.

Это одинъ изъ примъровъ зла, которое является неизбъжнымъ послёдствіемъ того, что люди придерживаются старины, руководствуются книгой, написанной много въковъ тому назадъ и предназначенной для давно минувшаго времени, и объявляютъ ее образцомъ для нашего въка. Такъ во всемъ мірѣ различные люди относились въ своимъ священнымъ книгамъ или онбліямъ, какъ къ непреложной истинѣ на всѣ времена.

Священныя книги не терпятъ соперничества.

Еще другая черта присуща почти всёмъ великимъ священнымъ книгамъ всего свёта или, вёрнёй, всёмъ вёрующимъ въ эти книги:

ITIO BE TOME, TTO RAKE TOILKO RARAS-INGO RHUTA HOHAICTE BE DASрядъ священныхъ, или станеть библіей, всё послёдователи ся начинають смотрыть на нее, какь на единственную библію, и всё остальныя священныя книги всего свёта отбрасываются. какъ ложныя. Другими словами, процессъ канонизаціи книги ни возвеления ся изъ просто хорошей книги въ священную или библію, повилимому, въ то же время есть непременно и процессь низвеленія или осужленія всёхь доугиль внигь и религій. Такинь образонъ булинсти были всегла, злёйшими врагами браминовъмагометане — врагами будистовъ, а христіане — магометанства. Какъ би то ни било, очевидная правда - въ томъ, что каждая изъ этихъ міровыхъ библій заключаеть въ себе очень много хорошаго въ соединени съ более или менее ничего не стоюшимъ, если даже не положительно дурнымъ. Каждая религія имветь въ себв божественный элементь такъ же, какъ и элементь вовсе не божественный, и очень жаль, что въ этомъ отношенін глаза людей остаются слёпы. Не только очень жаль, что послёдователи другихъ библій и религій остаются слёпи по отношению къ нашимъ христіанскимъ писаніямъ и релогіи; но жаль также, что мы сами настолько ослёнлены, что не ведных все то хорошее, что заключается во всёхь другихъ не христіанскихъ писаніяхъ и религіяхъ.

#### Ложные методы, толкованія.

- Ложныя толкованія библій обязаны тому, что книги эти считаются священными. Книги эти, вслёдствіе приписываемой имъ непогрёшимости, сковывають человёческій разумь. Но разумъ созданъ, чтобы быть свободнымъ. Можно на время задержать его свободное развитіе, но не навсегда. Разумъ должень мыслить и изслёдовать, слёдовательно прогрессировать — или умереть. Отсюда мы видимъ, что повсюду и постоянно люди съ огромнымъ упорствомъ силятся освободиться отъ тёхъ цёпей прощлаго, которыя властно наложили на нихъ такъ навываемыя непогрёшимыя священныя книги.

Какъ же совершается этоть процессь? Обыкновенно человъчество бываеть не въ состоянии прямо сбросить оковы и по необходимости пользуется косвенными пріемами. Навболѣе часто употребляемый методъ заключается въ томъ, что люди прибѣгають въ новому, но ---- надо сознаться ---- къ болѣе. ная менье превратному и ложному толкованию священныхъ книгь. Люди умышленно упускають изъ виду самыя невероятныя и нежелательныя мёста въ этихъ книгахъ; они развивають въ себъ удивительную способность устранять противорвчія и неточности и все то, что не согласуется съ изследованиями науки; при этомъ они придають тысячё разныхъ мёсть новое значеніе, прямвняя такъ называемое "болве глубокое толкованіе". лишь бы согласовать учение книги съ последнимъ словомъ науки. То, что въ сущности происходить отъ самого читателя, приписывается писавшему автору. Устраняется естественное и простое значеніе словь; къ тёмъ или другимъ мёстамъ примвняются натянутыя толкованія и насильно навязывается имъ желательный смысль. Въ книгахъ оказываются такія утвержаснія, ученія и намеки, которые не только не содержатся на ихъ страницахъ, но и совершенно чужан той энохв. когда онь были написаны.

.

Этоть пріемь яже-толкованія значительно облегчается большимь промежуткомь истекшаго времени. Профессорь Бенджаминь Джоуэть (Benjamin Jowett) говорить: "вся націи, имввшія древнія письмена, старались прочесть вь нихь загадки прошлаго. Брамину, повторяющему свои гимни Веды, кажется, что они проникнути тысячами значеній, дошедшихь до него путемь преданія; единственное, неизвёствое ему, значеніе ихь есть именно то, которое, какь мы видимь, есть единственное вврное."

Максь Мюллерь говорить : "надь священными писаніями было провзведено рядомъ послёдовательныхъ толкованій гораздо больше насилія, чёмъ надь другими памятниками древней литературы. Иден растуть и мёняются. А каждое поколёніе старается найти отраженіе своихъ собственныхъ идей на священныхъ страницахъ ихъ древнихъ пророковъ. Изреченія Ведъ и Зендъ-Авесты, не содержащія въ себё религіозныхъ или философскихъ доктринъ, обыкновенно объясняются просто и естественно даже позднёйшими туземными толкователями. Но лишь только является возможность истолковать какое-лебо слово или сентенцію въ пользу религіозной доктрины, хотя бы и новѣйшей, или религіознаго предписанія, хотя бы и невравильнаго, то простѣйшій фразы коверкаются и искажаются такъ, что наконець изъ выжимается подтвержденіе инслей, совершенно чуждихь сознанію авторовь Ведь и Зендь-Авести. "Этоть пріемь — навязивать священнымь квигамь то, что, по миёнію новёйшихь поколёній, доляно въ нихь заключаться, и вычеркивать все нежелательное, указали и иллюстрировали на китайскихь, браминскихь и буддійскихь священныхь книгахь д-рь Легь (Dr. Legge), д-рь Мьюрь (Dr. Muir), Бюрнуфъ (Burnouf), Максъ Мюллерь (Мах Müller) и другіе\*).

По отношенію къ нашей Библіи можно найти еще больше илистрацій подобнаго рода. И дійствительно вся исторія христіанства полна приміровь самой удивительной и неослабной изобрітательности при выдумываніи новыхъ толкованій писаній для того, чтобы быть на уровні развитія человіческой щысли и прогресса знація и науки.

Почти всякая научная теорія, появляясь на сейть, приходить въ столкновеніе, въ томъ или другомъ пунктв, съ теологическими воззрвніями, сложившимися въ давнія, не знавшія науки времена. Но теологи всегда на сторожв, и тотчасъ же объявляется война противъ научнаго вторженія. Всв правовърные призываются для защиты Библін. Происходить яростное столкновеніе, которое не ослабъваетъ до тъхъ поръ, пока двлается очевиднымъ, что ученые берутъ верхъ, — и что же? Очень скоро теологи дълаютъ открытіе, что, несмогря на все, новая теорія оказывается безвредной, и что въ сущности нѣтъ разногласія между нею и Писаніемъ. Предполагаемое разногласіе произошло оть ложнаго толкованія Писанія.

Никакихъ противоръчій нізть, и научная теорія на самомъ ділі подтверждается Библіей\*\*).

\*) Въ позднѣйшій періодъ греческой исторіи съ такимъ же суевѣрнымъ почитаніемъ относились къ поэмамъ Гомера, которыя истолковывали такъ, что въ нихъ открывали всевозможныя ученія, о которыхъ не могь и помышлять ихъ авторъ. Такъ напр., "въ нихъ находили нептуническую и вулканическую теоріи, признаніе шарообразности земли и, поочередно, то доктрины Демокрита, то теоріи Геродога, то ученія Сократа и Платона" (Parker, "Discourse of Religion").

\*\*) Лишь только наукъ удастся привлечь въ пользу одного изъ своихъ открытій общественное мивніе, хотя бы доказать, что въ томъ или другомъ частномъ случай на ен сторонь больше правди. — теологическій міръ всегда торопится объявить, что И такъ им видимъ замѣчательное сходство методовъ, которими пользуются обикновенно люди въ различнихъ частяхъ міра для толкованія своихъ священныхъ книгъ. Всюду ми видимъ, съ какой удивительной легкостью "сводятся на иѣтъ" все то, что считается исудобнымъ, а другимъ иѣстамъ дается толкованіе, соотвѣтствующее новому временя, новѣйшимъ откритіямъ человѣческой мисли. Съ одной стороны, конечно, все это унизительно; съ другой — заслуживаетъ одобренія. Это показиваетъ, что деспотизмъ сващенныхъ книгъ не мо-

предыдущія толкованія Писаній были ошибочны, и что это новое отврытіе науки есть какъ разъ то самое, чему съ поконъ вековъ учила священная книга, къ несчастью, неверно понятая до сихъ поръ. 6 дней творенія въ первой главь Бытія никогда не обозначали обыкновенныхъ сутокъ, состоящихъ изъ 24 часовъ; это были цёлыя геологическія эпохи. Адамъ, со-творенный за 4000 лётъ до Христа, не былъ, конечно, первымъ человѣкомъ. но лишь прототипомъ избранной высшей расы. Потопъ былъ мёстнымъ наводненіемъ или геологическимъ переворотомъ въ соседстве Каспійскаго моря, и т. д. и т. д. Какъ люди каждаго изъ минувшихъ въковъ находили въ Библін свои излюбленныя теоріи — во времена Тертулліана теорію матеріальности души, во времена Августина утвержденіе плоскости земли - такъ и современные толкователи и комментаторы Библін съ не меньшей изобрѣтательностью стараются согласовать боговдохновенную льтопись до мельчайшихъ подробностей со всякимъ новъйшимъ научнымъ открытіемъ или съ модными научными теоріями. Самопроизвольное зарожденіе, говорять они, явно утверждается въ книгѣ Бытія. Принципь эволюціи быль предвосхищень Моиссемь, а Дарвинь и Іовъ, очеведно, имъли тъ же самыя идеи...

Нѣсколько лѣть тому назадъ Джонъ Вейсъ (John Weiss) залвиль: "скоро будеть трудно найти какого-либо ортодоксальнаго мислителя, который не причислять бы себя къ послёдователямъ Дарвина; дожили же мы до того, что услышали, какъ старомодные Виги говорять про себя, будто они всегда были настоящими Гаррисоніанцами — аболиціонистами".

"Ученіе объ зволюція почти вездѣ торжествуетъ; противникамъ ся остался одинъ выходъ — объявить ся полное согласіе съ тѣми теологическими догматами, съ которыми они не хотятъ разстаться. И это уже совершается на нашихъ глазахъ. Тольователи очень ловки. Священные тексгы очень податливы. Метафизическія теоріи гибки, растяжимы. Не безпокойтесь в Мы были бы очень ограниченными, еслибъ не признали въ первой главть Бытія сжатое изложеніе Дарвиновской теоріи". (Летурно, "Біологія" ("Biology", р. 303). жеть вічно длиться. Рано или поздно правильно мислящій человіческій разумь возстанеть противь него. Вь настоящее время возмущеніе это глубже и серьезніе, чімь когда бы то ни было прежде. Наука, пресса, школа, духь свободнаго изслідованія, который проникаеть современный мірь, суть могущественные освободители. Священныя княги не будуть отброшены прочь: оні содержать въ себі истину слишкомъ большой цімности и занимають по отношенію въ религіозной цімности и занимають по отношенію въ религіозной цімности и занимають по отношенію въ религіозной цімности и образованію слишкомъ выдающееся місто; но все указываеть на то, что, по крайней мірі въ христіанскихъ странахъ, оні все больше и больше будуть приближаться къ своему настоящему місту и, переставъ сковывать умъ и отіснять проявленія жизни, сділаются истинными слугами человіка.

#### II.

## Сходство между Библіей и другими священными книгами.

Чтобы понять надлежащимъ образомъ, какое мѣсто занимаетъ наша Библія среди другихъ великихъ священныхъ книгъ человѣчества, необходимо, котя бы вкратцѣ, указать на тѣ сходства, которыя существуютъ между ел ученіемъ и ученіями другихъ священныхъ книгъ. Догматики каждой религіи обыкновенно утверждаютъ, что только ихъ вѣра истинная, и что только ихъ священное писаніе есть истинное, божественное откровеніе. Христіанская церковь также не была свободна отъ подобнаго утвержденія. Но такой догматизмъ закрываетъ людямъ глаза на возможность болѣе широкаго и надлежащаго пониманія всѣхъ религій шіра и собственныхъ священныхъ книгъ.

Тотъ, кто знаетъ одну только свою религио, не знаетъ никакой. Тотъ, кто знаетъ одну только священную книгу, не знаетъ въ сущности ни одной. Всъ священныя книги находятся въ родствъ. Всъ великія историческія религіи сестры между собой. Объ этомъ уже говорилось въ предыдущей главъ. Цъль настоящей главы выяснить это еще болье.

Всё свящевныя книги имъють много общаго. Это върно какъ по отношению визанней и наименъе, существенной стороны ихъ ученій, — вакъ напримъръ: ихъ легендъ, мнеоовъ, ихъ разсказовъ о чудесныхъ происшествіяхъ, ихъ обрядовъ и церемоній, — такъ и по отношенію къ болъе глубокнить и важнымъ вопросамъ: сущности ихъ нравственнаго ученія и ихъ общественныхъ и религіозныхъ постановленій.

#### 1. Сходство религіозныхъ ученій во внъшнемъ и преходящемъ.

Сперва остановимся на вибшней сторонѣ различныхъ религіозныхъ ученій и на тёхъ духовныхъ понятіяхъ, которыя измѣнялись по мёрѣ умственнаго развитія человѣчества. Несмотря на разнообразіе въ этомъ отношенія существуетъ удивительно много сходства и даже тожества.

Жертвоприношенія и дары богамъ общи почти всёмъ религіямъ, и потому законы и установленія о нихъ занимаютъ большое мёсто въ міровихъ священныхъ квигахъ. Насъ учили, что еврейскій способъ жертвоприношенія былъ спеціальнымъ отвровеніемъ Бога своему избранному иароду. Но изученіе другихъ религій человёчества показываетъ, что способъ этотъ очень мало рознился отъ способовъ многихъ языческихъ народовъ. Не только понятіе о жертвё и искупленіи перешло въ христіанство изъ Іудейства, но достовёрно извёстно, что оба понятія перешли въ Іудейство изъ язычества.

Обризание получило свое начало не у евреевъ; оно употреблялось и въ Египтъ задолго до существованія еврейскаго народа.

Обрядъ крещения, оказывается, существоваль задолго до времень Христа, и не только въ Палестинѣ, но и во многихъ другихъ частяхъ свёта.

*Кресть*, какъ священный символъ, гораздо древные христіанства и употреблялся во многихъ другихъ странахъ.

Иричастие, или Евхаристія, или тайная вечеря встричается въ главныхъ чертахъ въ другихъ религіяхъ.

Идея божественнаю воплощенія, дівственнаго зачатія и дівственно рожденныхь боговь находится во многихь религіяхь и библіяхь. Въ мноологів грековь и римлянь очень часто равсказывается о дітяхь боговь, рожденныхь оть человіческихь матерей. Египетскій Озирись считался воплощеніемь божества. Будда изображается рожденнымь безь отда-человіка. Конфудій и Лаодве оба индирть чудесное рождение. Зороастръ билъ зачать отъ луча божественнаго Разума. Позднёйшія индусскія священныя винги представляють Бога Вишну воплощавлинися 9 разъ. Седьмой и восьмой разь онъ воплощался въ лицё индусскихъ героевъ — Рамы и Кришни. Девятий разъ онъ приняль образъ великаго учителя — Готама-Будды\*).

Идея о *Мессіи* находится не только въ нашихъ, но и въ другихъ священныхъ книгахъ. Китайскія и Индусскія писанія заключаютъ въ себѣ пророчества о пришествіи Мессіи.

Чудеса — присущи большинству библій и даже чудеса одннакаго рода, какъ напримъръ воскресеніе мертвихъ, исцъленіе слъпихъ и хромихъ; голоса, говорящіе съ неба, обращенные къ личностямъ, пользующимся расположеніемъ Бога; духъ святой, являющійся въ видъ голубя и т. д.

Томасъ В. Хиггинсонъ (Thomas W. Higginson) въ своей превосходной маленькой монографіи: "Сходства межлу религіями" очень ясно показываеть это, говоря : "Мы безпрестанно встрвчаемъ среди раздичныхъ редигій міра тв же самыя религозныя учрежденія: монахи, миссіонеры, священнослужители, богомольци; тв же самые обряды: ¥0литвы, богослуженія, жертвы; тѣ же самыя иерковныя принадлежности: благовонія, свёчи, св. вода, мощи, ладонки, обыты; тв же самые символы: кресть, змвл, всевидящее око, сіяніе лучей; ть же самыя пророчества и чудеса: воскресеніе мертвыхъ и изгнаніе злыхъ духовъ; тв же самые пиаздники, потому что Пасха и Рождество существовали, какъ весенній и осенній праздники, цалые вака раньше нашей эры у египтянъ, персовъ, саксовъ, римлянъ; тѣ же самыя изображенія — потому что изображеніе матери съ младенцемъ находится не только въ европейскихъ храмахъ, но и въ аравійскихъ, егинетскихъ и тибетскихъ храмахъ".

Многіе изслёдователи буддизма обращають внимавіе на любопытное сходство между легендами о Буддё и Христв. Оба,

<sup>\*) &</sup>quot;Мы постоянно встрёчается съ любопытныть стреиленіемъ преданныхъ учениковъ п послёдователей принисявать чудесное рожденіе основателямъ п проповёдникамъ новыхъ религій, — какъ будто бёдный человъческій разумъ способенъ выдумать нёчто болёе чудесное, чёмъ естественное рожденіе и естественная стерть". (Müller's "Natural Religion", стр. 546)

вакъ Будда, такъ и Інсусъ, изображаются происходящими отъ царской линии; оба рождены оть двественныхъ матерей; рожиение обонать было возвёщено небесными посланниками: князъя и мудреци разискивають младенца для того, чтоби поклониться и принести ему богатые дары. Придя въ возмужалый возрасть, оба они подвергаются сверхъестественнымъ искушеніямь прежде, чёмь виступить учителями на общественное поле ивательности: при смерти того и другого происходить землетрясение и т. д. И пожалуй еще болье замъчательное сходство, существующее между обрядами, церемоніями и іерархическими системами будизма и христіанства, по крайней мьрь, христіанства римско-католическаго. Rhys Davids (въ своихъ "Hibbert Lectures") говорить: "буднамъ и христіанство оба превратились въ продолжение 15-ти столётий въ жреческия, основанемя на таниствахъ религи, каждая съ ся колоколами, четками, иконами и св. водой; каждая съ ся службами на мертвомъ языкъ, съ хорами и процессіями, съ символами въры и благовоніями; въ объихъ изъ нихъ міряне суть только зрители; каждая съ ез мистическими обрядами и церемоніями, исполняемыми братыми священниками въ роскошныхъ одбяніяхъ; каждая съ аббатами, монахами и монахинями различныхъ степеней; каждая съ ихъ поклоненіемъ дівамъ, святымъ и ангеламъ, ихъ обожаніемъ Девы съ Младенцемъ, съ ихъ исповёдями, постами и чистилищами, съ ихъ идолами, мощами, символами и свящ. изображеніями; съ ихъ алтарями и путешествіями въ святымъ мастамъ; съ ихъ огромными монастырями и роскошными храмами; съ ихъ могущественной јерархјей и богатыми кардиналами; каждая даже управляется папой съ тройной тіарой на головь и съ скипетромъ свътской власти въ рукв"\*).

Все это сходство очень удивительно. Говорятъ, что, когда наши первые христіане миссіонеры пришли въ будистамъ, они не могли объяснить себѣ это сходство иначе, какъ предположивъ, что діаволъ предупредилъ ихъ, придя туда раньше ихъ и давши людямъ поддёльную религію, чрезвычайно похокую на христіанскую.

Въ позднъйшее время не разъ старадись объяснить эти

\*) Hibbert Lectures, 1881, crp. 193. Cargepisent.

сходства тёмъ, что одна религія заниствовала у другой. Но тщательныя изслёдованія ученыхь сдёлали почти достовёрнымь. чю туть если и было заимствование, то очень мало, такъ что полти въ каждой религи эти черты развивались независимо аругъ отъ друга. Доказано также, что сходство, существующее между разсказами о Будде и Інсусь, присуще также въ значительной степени разсказамь о Кришив, Конфуцін, Лаолзе, Зороастрѣ, Озирисѣ, Монсеѣ, Магометѣ и многихъ другихъ релгіозныхъ легендарныхъ и реальныхъ лвателяхъ, и не только мы находимъ поразительное сходство между христіанскими и буддійскими церемоніалами и обрядами, но то же самое и еще въ болье яркой степени относится и въ другимъ религіямъ\*). Должно бить, върно то, что всё оне развивались самостоятельно. Какъ пон одинаковыхъ обстоятельствахъ у разныхъ народовъ экономическое и соціальное развитіе происходить въ одинаковомъ направлении, точно такъ же

\*) Такъ, напр., можно указать на не меньшее, можеть быть, сходство іудавзма и христіанства съ религіей древняго Египта. Цроф. J. P. Mahaffy въ своемъ сочинения "Prolegomena to Ancient History" (стр. 41.) говоритъ слѣдующее: "едва ли есть въ іудаизмѣ и въ христіанской религіи хоть одна великая и плодотворная идея, нечто аналогичное которой нельзя было бы найти въ въръ египтянъ. Проявление единаго Бога въ Тронцѣ; воплощение Божества, являющагося посредникомъ, отъ дъвы и безъ участія отца; его борьба съ темными силами и его временное поражение: его частичная побыла (ибо врагъ не уничтоженъ); его воскресеніе и основаніе имъ вѣчнаго царства, которымъ онъ правитъ вмъстъ съ праведниками, достигшими святости; его отличность и вместе съ темъ тождество съ несотвореннымъ, непостижимымъ Отцомъ, форма котораго неизвестна и который живеть вь храмахъ нерукотворенныхъ - всёми этими теологическими понятіями проникнута древнівйшая религія Египта. Точно такъ же и контрасть и даже явное противорѣчіе между нашими нравственными и теологическими взглядами -- объяснение грвха и виновности то нравственной слабостью, то вмешательствомъ злыхъ духовъ, и, подобнымъ же образомъ, объяснение праведности то нравственными заслугами, то помощью добрыхъ геніевъ и ангеловъ; безсмертіе души и страшный судь; чистилище, муки осужденныхъ - со всімъ этимъ мы встр'вчаенся въ текстахъ, описывающихъ египетскіе обряды, и въ египетскихъ нравственныхъ трактатахъ".

у нихъ появляются одна и та же религіозныя иден, учрежденія, мноологін и обряды\*).

2. Сходство религіозныхъ ученій въ ихъ наиболѣе существенныхъ пунктахъ.

Не только во внѣшней, не существенной части религіозныхъ ученій заключается много подобія; оно еще сильнѣе проявляется въ томъ, что есть болье глубокаго и жизненнаго въ разлачныхъ библіяхъ — въ этическихъ и духовныхъ ученіяхъ.

Максь Мюллерь говорить: "Неть религи, — по крайней мірь я не знаю таковой — которая не говорила бы: дълай добро, изблиай зла. Я хотвиъ бы", продолжаетъ онъ, прочесть вамъ вылержки, выбранныя мною изъ священныхъ книгъ превняго міра; крупицы истины, которыя драгоцённёе для меня крупиць золота; тамъ такія простыя и такія правдивыя молитвы, что мы всё могли бы присоединиться къ нимъ". Приведя затёмъ въ переводъ молитву изъ Ведъ, онъ прибавляетъ: "Я ясно вижу недостатки этой древней молитвы, но я вижу и ся кра- соты и. я лумаю, вы согласитесь, что стоить потрудиться и пелию жизнь, чтобъ отврыть хотя бы одну такую поэму между гимнами Ригъ-Веды и доказать, что она была составлена по крайней мёрё за три тысячи лёть тому назаль и притомь безь какого-либо особеннаго вдохновенія, кромѣ того, которое доступно всёмъ, ищущимъ истины. Это доказываетъ, что человъкъ никогда (къ какому бы народу онъ ни принадлежалъ) не быль покинуть Богомъ".

Было бы легко наполнить цёлый томъ выдержками изъ различныхъ великихъ священныхъ книгъ міра, показывающими сходство въ существенныхъ пунктахъ между заключающимися въ нихъ ученіями о самыхъ глубокихъ вопросахъ религіи и жизни. Но я приведу только нёсколько примёровъ.

<sup>\*)</sup> Желающіе познакомиться подробнёе съ этимъ вопросомъ могутъ обратиться въ сявдующимъ сочиненіямъ: Pfleiderer "Philosophy of Religion", т. т. III и IV; Réville "Prolégomènes de l'Histoire des Religions"; Tylor "Primitive Culture"; Brinton "The Religious Sentiment"; "The Sacred Books of the East", нереводъ нодъ редакціей Макса Мюллера, или другія изданія священныхъ внигь, и вообще въ лучшимъ сочиненіямъ по сравнительному изученію религій и мисологій и вь монографіямъ объ отдільныхъ религіяхъ.

#### Священныя книги индусовъ.

Вотъ одниъ гимиъ изъ Ригъ-Веди, который не можетъ не вапомнить самихъ возвищенныхъ мъстъ изъ нашихъ книгъ "Ioba" и "Исани":

"Кто есть Богь, которому им должны приносить наши жертвы?

Тоть, кто даеть жизнь; тоть, кто даеть силу; передъ чьнить повелёніемъ благоговёють всё свётлые боги; чья тёнь есть безсмертіе.

Кто есть Богъ, которому ны должны приносить наши жертвы?

Тотъ, кто благодаря своему могуществу есть единственный царь надъ дыханіемъ и пробужденіемъ міра, кто управляетъ всёмъ — человёкомъ и животнымъ.

Кто есть Богъ, которому ми должны приносить наши жертви? Тогъ, чье величіе прославляють эти снёжныя горы и моря; тогъ, кто зажегъ свётъ на небё, и сдёлаль твердой землю.

Тотъ, вто создалъ небеса, самыя высшія небеса.

Тотъ, на кого взираютъ небо и земля, утвержденныя Его волей. Кто есть Богъ, которому мы должны приносить наши жертвы? Тотъ, кто свое могущество простираетъ даже за облака, облака, которыя даютъ силу и зажигаютъ жертву.

Тотъ, кто есть единственный богъ надъ всёми богами".\*)

Въ слѣдующемъ гимнѣ, тоже изъ Ригъ-Веды, стоитъ только замѣнить слова "Варуна" словомъ "всемогущій" и мы получимъ гимнъ для христіанскаго богослуженія:

"Не заставляй меня еще, Варуна, сойти въ могилу; Будь милосерденъ, всемогущій, будь милосерденъ. Если я иду и дрожу, какъ облако, гонимое вѣтромъ,

Будь милосерденъ, всемогущій, будь милосерденъ!

Оть недостатка силь, о могущественный и свытлый

Богъ, пошелъ я по направлению къ ложной цёли,

Будь милосерденъ, всемогущій, будь милосерденъ.

Когда же мы, люди, о Варуна, наносимъ оскорбленіе небес-[нымъ духамъ; Когда мы нарушаемъ законъ вслёдствіе нашей легкомыслен-

[ности, не наказывай нась, о Боже, за наши грёхи".\*\*).

\*) Ригъ-Веда, Х. 121 (сокращено).

\*\*) Ригъ-Веда, VII. 89.

Почти каждая строчка следующаго отрывка изъ двухъ гимновъ Веди напоминаетъ намъ некоторыя места неъ еврейскихъ псалмовъ :

"Великій Господь этихъ міровъ видитъ все, какъ будто онъ вездѣсущъ. Если человѣкъ думаетъ, что онъ идетъ тайкомъ, — боги знаютъ обо всемъ. Стоитъ ли человѣкъ, идетъ ли, или скрывается, ложится ли онъ или встаетъ, царь Варуна знаетъ это;

Если двое, сидя вмёстё, пепчутся, царь Варуна знаеть ихъ тайну, ибо онъ третій среди нихъ.

Эта земля тоже принадлежить Варунй-царю, какъ и это общирное небо. Тоть, кто захочеть полетёть далеко за небо, не ускользнеть оть Варуны. Его посланники, сходя съ небесь, проходять черезь этоть мірь. Тысячеглазый Варуна видить насквозь всю землю.

Морганія челов'яческаго глаза сосчитаны имъ.

Общирны и могущественны дёла того, кто отдёлнать небо отъ земли. Онъ подняль высоко свётлыя и славныя небеса. Онъ распростеръ звёздное небо надъ землей. Могу ли я сказать это о себё самомъ? Какъ я могу приблизиться къ Варунё? Пожелаетъ ли онъ принять мою жертву? Когда я со спокойнымъ разумомъ увижу его умилостивленнымъ?

О, освободи насъ отъ грѣховъ нашихъ отцевъ и отъ тѣхъ, которые мы сотворили нашей собственной плотью!

Покровительствуйте намъ, боги, всегда своимъ благословеніемъ ".\*)

#### Священная книга персовъ.

Воть нъсколько изречений изъ Авесты, персидской библи, одной изъ самыхъ древнихъ и возвышенныхъ по духу священныхъ книгъ:

\*) Изъ Атарва-Веды, IV. 16 и Ригъ-Веда, VII. 86. На нокаянный и этическій характерь многихъ гимновъ Веды указывали очень часто. Проф. Тіеle говорить: "нёкоторые изъ этихъ гимновъ и, въ особенности, обращенные къ Варунё, проникнуты глубокамъ чувствомъ виновности, и вёра необходима, чтобы приблизиться къ могучему Индръ. Ученіе о безсмертіи показываеть этическій характеръ религіи Ведъ". ("History of Religion", стр. 117). "Воля Роспода есть законъ святоств".\*)

"Святость есть лучшее изъ всёхъ благъ".\*\*)

Зороастръ спрашиваетъ Всевнаущаго: "Какая изъ похвалъ, воздаваемыхъ тебъ, стонть всего существующаго между небомъ и землей?" И Всевбдущій отвітник : "Только та, праведный Зороастръ, которую произносять человекъ, отказываясь отъ алыхъ помисловъ, занхъ словъ и занхъ деяній".+)

Воть аллегорія, достойная занять місто въ Новонь Завіть, Она имветь въ виду виставить вдіяніе соввсти послё смерти: "Въ концѣ третьей ночи (послѣ смерти), когда начнаетъ разсвётать, душё вёрующаго кажется, будто его собственная совёсть идеть на встрёчу къ нему въ видё дёвы прекрасной, сватлой, въ биломъ одияния, сильной, стройной, благородной. съ горделивой осанкой и такой преврасной. какъ только можно представить себѣ. И когда душа върующаго обратилась къ ней съ вопросомъ: "кто ты, дева, самая прекрасная изъ всёхъ, какую я когла-либо вильль ?" то она ответила ему : "О, ты, юно**па, мыслившій только о до**бромъ, говорившій и ділавшій только добрае и благочестивое, я - твоя собственная совисть. Всв любили тебя за твое величіе, доброту, нѣжность, побёдоносную силу и свободу отъ печалей, такою же я являкось тебв. Когда ты видель человека, насмехающагося [нать святиней] и занимающагося идолопоклонствомъ, или отталкивающаго бъднаго и запирающаго дверь оть него, тогда ты садился, воспёвая псалмы и прославляя сына Господа и милостыней радуя ближняго и дальняго. Меня любили, ты сдёлаль меня еще милёе, я была преврасна, ты сдёлаль меня еще прекрасный своими добрыми мыслями, добрыми словами и добрыми делами твоими. И отнынѣ люди поклоняются миѣ за то, что я была въ долгомъ общении съ Господомъ вездёсущимъ... Первый шагь, который сдёлала душа верующаго человёка, ввель его въ рай добрыхъ мыслей; второй — въ рай добрыхъ словъ; третій — въ рай добрыхъ дълъ, а четвертий --- въ рай Безконечнаго Свёта".++)

\*) Amrs XXIII.

+) Яшть XXI. 16, 17. ++) Яшты XXII и XXIV. (Слегка сокращено).

<sup>\*\*)</sup> Яшть XXIV. (Это изречение повторяется въ этомъ Яшть восемь разь; оно встричается также и вь другихъ мистахъ).

Мы должем ограничиться еще только одной цитатой изъ Авесты. Она представляеть изъ себя молитву, столь возвышенную и чистую, какую только можеть выразить душа :

"Награду, которую ты даль людямъ, живущимъ по твоему закону, о Всевёдущій, дай тоже намъ. Да достигнемъ же мы этого единенія съ твоею чистотой на вёки".\*)

#### Священныя книги Китая.

Лао-две училь своихь послёдователей "платить добромь за обиды<sup>44\*</sup>), достигая въ этомъ отношении высшаго христіанскаго уровня.

Конфуцій за много вѣковъ до Христа проповѣдовалъ нравственный законь взаимности. Законь этоть много разь встрвчается въ "Аналектахъ" (Бесбдахъ), въ "Учения о среднивъ" и въ "Великомъ учении". Тде-Кунгъ однажды спросилъ Конфуція : "Есть ли такое слово, которымь можеть каждый руковолиться во всей своей практической жизни?" - Конфуцій отвѣчаль: "Не есть ли взаимность такое слово? чего ты не желаешь для себя, не дёлай того другимъ"+). Часто говорять, что это отрицательное правило нравственности и потому гораздо ниже положительной заповёди Христа. Ho развѣ - дѣйствительно нѣтъ ничего положительнаго въ стовѣ "взаимность"? Болѣе того, профессоръ Дугласъ въ своей книгѣ "Конфуціанство и Таоизмъ" указываетъ (стр. 103), что Конфуцій даеть въ одномъ мѣстѣ правило, выраженное въ положительной формв, именно:

"Въ стремление высшаго человъка есть четыре вещи, изъ которыхъ я ни одной еще не достигъ: служить своему отду такъ, какъ бы я хотълъ, чтобъ сынъ мой служилъ мнѣ; служить моему государю такъ, какъ бы я хотълъ, чтобъ мой слуга служилъ мнѣ; служитъ своему старшему брату такъ, какъ бы я хотълъ, чтоби младшій братъ мой служилъ мнѣ; и даваль друзьямъ то, что я хотълъ бы получить отъ нихъ".+;)

Другія поученія Конфуція таковы:

- \*) Ясна ХІ.
- \*\*) Тао-тэ-Кингъ, гл. 63.
- †) Лунъ-ю, XV. 25.
- ††) Чунгъ-юнгь, XIII. 4.

"Сыновнее почтеніе есть начало добродѣтели, а братская любовь ся продолженіе".

"Счастливый союзь съ женой и дітьми подобень музиків на лютняхь и арфахь; а когда существуеть согласіе между братьями, тогда гармонія ділается прекрасной и прочной".

"Нёть выше добродётели, какъ любовь ко всёмъ людямъ и иёть болёе возвышенной цёли для правителей, какъ быть полезнымъ всёмъ людямъ".")

"Считай вёрность и искренность первыми своими правилами. Я не знаю, какъ человъкъ можетъ жить безъ вёрности. Какъ можетъ быть сдълана телёга безъ ярма, чтобъ впрягать въ него быковъ ?"\*\*)

"Преклоняйся передъ Божествомь такъ, какъ будто бы оно присутствовало".

"Книга позвіи" состоить изь трехсоть частей, но смысль всёхь ихь можеть быть выражень однимь изреченіемь: Остерегайся дурныхь мыслей".

"Небо проникаеть до дна нашихъ сердецъ, какъ свъть вь темную комнату. Мы должны стремиться привести себя въ гармонію съ нимъ, пока мы не станемъ подобны двумъ музыкальнымъ инструментамъ, настроеннымъ на одинъ и тотъ же тонъ. Наши страсти закрываютъ дверь нашей души для Бога".

## Священныя книги буддистовъ.

Слёдующіе отрывки изъ библіи будлистовъ достойны бы были занять мёсто въ нашемъ Ветхомъ или Новомъ Завётё:

"Если бы человъкъ прожилъ сто лътъ, посвящая все свое время исполнению религіозныхъ обязанностей и совершению жертвоприношений богамъ, жертвуя слоновъ и лошадей (жертвоприношения нанболье цънимия), то все это не можетъ сравниться съ заслугой того, кто, побуждаемый чувствомъ любви, спасетъ чью-либо жизнь".

"Ни въ небесномъ пространствѣ, ни въ глубинѣ морской, ни на скалистыхъ утесахъ горъ, — нигдъ и никакими средствами не укроется человѣкъ отъ послѣдствій своихъ замхъ дѣлъ".

"Человеку, который безразсудно делаеть мне зло, я дамъ

\_\_\_\_\_

\*) Шу-кивгъ.

<sup>\*\*) .</sup>Тунъ-ю.

взамѣнъ мою щедрую любовь. Чёмъ больше зла онъ мнё дёлаетъ, тёмъ большимъ добромъ я отплачу ему".

"Ненависть никогда не уничтожается ненавистью, ненависть прекращается любовью".

"Все, что мы представляемъ изъ себя, есть результатъ нашихъ мыслей; все основано на нашихъ мысляхъ, все создано изъ нихъ. Когда человъкъ говорить или дъйствуетъ, помышляя злое, его преслёдуетъ страданіе, какъ колесо слёдуетъ по пятамъ того, кто тащитъ телъжку".

"Какъ пчела собираетъ медъ и улетаетъ, не причиняя вреда цвътку, такъ пусть и мудрый живетъ на землъ".

"Эти сыновья принадлежать мив, и это богатство мое! — такими мыслями озабочень безумный. Онь самь не принадлежить себв, а тёмъ менёе сыновья и богатство!".

"Пусть человѣкъ не помышляетъ легкомысленно о дурномъ, говоря въ сердцѣ своемъ: "это не коснется меня". Пусть человѣкъ не помышляетъ легкомысленно о добромъ, говоря въ сердцѣ своемъ: "отъ этого мнѣ пе будетъ пользи", ибо капли, падая одна за другой, наполняють сосудъ".

"Тотъ, чън злыя дёла пересиливаются добрыми дёлами, сіяетъ въ этомъ мірё, какъ луна, когда она выплываетъ изъ-за облавовъ".

"Пусть человѣкъ побѣждаетъ гизвъ любовью, зло — добромъ, жаднаго — щедростью, лжена — правдой"\*).

Вотъ пять заповъдей изъ буддійской библіи:

- 1) Не убій.
- 2) Не укради.
- 3) Не прелюбод вйствуй и не распутствуй.
- 4) He лги.

5) Не опьяняй себя.

"Восемь ступеней", которыя, согласно Буддь, ведуть къ высшему счастию, суть:

Правильные взгляды, добрыя мысли, добрыя рэчи, добрыя дэла, правильный образъ жизни, правильныя усилія, истинная намять, истинное самосозерцаніе.

\*) Эти отрывки взяты изъ Даммапады, одной изъ книгъ Тринигаки. Первые три огрывка цинрованы по переводу съ китайскаго, сдѣланному Самьюэлемъ Билемъ (Samuel Beal), а остальные по переводу Макса Мюллера съ палійскаго языка ("Sacred Books of the East", т. X).

#### Священныя книги магометанъ.

: - :

Коранъ — библія Магомета — говоритъ;

"Ни одинъ изъ васъ не можетъ быть истинно-върующимъ, пока ощъ не будетъ желать для брата своего того, чего онъ желаетъ для самого себя".

Слѣдующая выдержка изъ корана по мнѣнію Эмануяла Дейча (Emanuel Deutsch) лучше всего характеризуетъ сущность эгой священной книги:

"Праведность не въ томъ, чтобы обращаться лицомъ въ востоку или въ западу, котому что Богъ — и на востокъ, и на занадъ; истинно праведенъ лишь тотъ, кто въритъ въ Бога, въ день суда, въ ангеловъ, въ Писаніе и въ пророковъ; кто во имя Божіе раздастъ свои богатства ближнимъ своимъ, сиротамъ, бъднымъ, бездомнымъ и всъмъ нуждающимся; кто тратитъ деньги на освобожденіе заключенныхъ, кто бодрствуетъ въ молитвъ, кто даетъ милостыню, ито твердо держитъ свое слово, разъ онъ даль его; и тотъ, кто териъливъ въ бъдствіяхъ, въ трудностахъ, не унываетъ въ дни испытанія. Такіе люди праведные и богобоязвенные"\*).

А вотъ другое м'Есто изъ корана:

"Есть только одинъ Богъ — Богъ вѣчный. Онь не родитъ никого и ни отъ кого не рожденъ; и нѣтъ никого подобнаго ему"\*\*).

Такъ я могъ бы привести чрезвычайно много цитатъ изъ всвхъ этихъ различныхъ библій; и такъ похожи другъ на друга 1 в нравственныя и духовныя ученія, которыя дастъ каждая изъ нихъ, что никто не могъ бы сказать, откуда я беру цитату — изъ браминской, буддійской, персидской, китайской библіи Конфуція или Лао-дзе или изъ магометанской, еврейской и христіанской библіи.

Однимъ словомъ, если бы мы продолжали наше изучение, мы нашли бы, что совершенно правъ по существу Higginson, который говоритъ: "Ни въра, ни любовь, ни правда, ни безкорыстие, ни прощение, ни терпъние, ни миръ, ни равенство, ни просвъщение, ни усердие миссионеровъ, ни молитва, ни чест-

<sup>\*)</sup> Cypa II.

<sup>\*\*)</sup> Cypa CXII.

ность, ни чувство братства, ни уважение къ женщина, ни духъ смирения, ни подвиги мученичества и никакия другия хорошия понятия не составляють менополии какой бы то ни было въръ. Всв религи болье или менае исповъдують эти принципи. Всь отчасти подтверждають ихъ, отчасти противоръчать имъ\*).

# Разница въ степени, но не въ сущности.

Конечно, ошибочно было бы думать будто я утверждаю, что великія священныя книги всего міра стоять на одномь уровнѣ, или что ихь ученія тождественны. Онѣ не стоять на одномь уровнѣ, ученія ихъ отличаются другь оть друга вь очень многихъ отношеніяхъ. Сказать, что наша библія, и вь особенности Новый Завѣтъ, значительно превосходить библіи такъ называемихъ язическихъ народовъ, значить просто подтвердить сужденіе всѣхъ ученыхъ и религіозныхъ критиковъ; но различіе здѣсь только въ степени, а не по существу. Надо помнить, что приведенныя выше выдержки суть избранныя мѣста — нравственные и духовные перлы, добытые изъ обширной области лите-

\*) "Sympathy of Religions", стр. 25. Желающимъ заняться болье спеціально сравнительнымъ изученіемъ нравственныхъ и духовныхъ ученій, содержащихся въ священныхъ книгахъ различныхъ народовъ, рекоменлуемъ прежде всего обратиться, конечно, къ самимъ этимъ священнымъ книгамъ, большинство которыхъ леперь доступны въ хорошихъ переводахъ (см. напр. cepin "Sacred Books of the East"); а также къ монографіямъ лучшихъ спеніалистовъ объ отдільныхъ религіяхъ. Слёдующія книги более общаго характера также могуть быть полезны: Tiele, "History of Religion"; De la Saussaye, "Manual of the Science of Religion"; Clark, "Ten Great Religions"; "Hibbert Lectures", въ особенности серія лекцій, читанныхъ Мюллеромъ (Müller), Ренуфомъ (Renouf), Дэвидсомъ (Davids), Кюненомъ (Kuenen) и Сэйсомъ (Sayce); "Gifford Lectures", серія краткихъ и дешевыхъ сочиненій, носящихъ общее заглавіе "Nonchristian Religious Systems", куда принадлежать книги Дэвидса о Буддизий, Биля (Beal) о будлязив въ Китав, Дёгласа (Douglas) о конфуціанстве и таоизий, Уилльямса (Williams) объ индунзыв, Стобата (Stobat) объ исламв и его основатель, Мыюра (Muir) о корань; Johnson "Oriental Religions"; сочиненія Макса Миллера; Barth, "Religions of India"; Rawlinson. "Religions of the Ancient World"; "The Faiths of the World" (St. Giles Lectures); " Religious Systems of the World" (South Place Institute Lectures). (Первая часть послёдняго сочиненія есть въ русскомъ переводъ. Прим. пер.)

ратуры, въ которой гораздо больше безплоднаго и лурного по качеству, чёмъ могуть представить себе тё, кто ограничиваются прочтеніемъ только одной нашей библія. Въ священныхъ внигахъ всего міра можно найти самыя различныя вещи, начиная съ тахъ перловъ, которые им процитировали, и кончая самыми низменными суевбрізми, страшивйшими пошлостями и детскими глупостями. Поэтому, сравнивая нехристіанскія библін съ нашей собственной, намъ нужно помнить это. если ны желаемъ, чтобы наше сравнение было върно и безпристрастно. И насколько мы будемъ честны и безпристрастны въ нашемъ сравнении, настолько ясно намъ откроются двъ истины : первая — та, что всв великія священныя книги человвчества (включая и нашу) вь общемъ содержать много суеверій и много поверхностнаго, преходящаго и недостойнаго, такъ что ни одна Священная книга въ концъ концовъ не можетъ сказать: "я совершенна, или я вполнѣ отъ Бога"; другая истина та, что всѣ онь содержать въ общемъ довольно много мыслей глубокихъ и возвышенныхъ и вёчно истинныхъ, такъ что ни одна изъ нихъ не можетъ сказать другой: "ты не годна, или же вполнѣ отъ человѣка, или отъ дьявола".

Мэтыю Арнольдъ (Matthew Arnold) прекрасно говорить:

"Сыны человъческіе! Невидимая сила, чей взоръ всегда слѣдитъ за человъчествомъ, ни на одну изъ религій, когда-либо созданныхъ людьми, не взираетъ преврительно. Какая изъ нихъ не показала человъку со слабой волей, на что онъ способенъ? Какая изъ нихъ не падала дождемъ на изсохшее сердце? Какая изъ нихъ не взывала къ павшему, изнемогшему человъку: ты долженъ возродиться".

Такъ что, на вопросъ, который поставленъ вь началѣ этой книги: "что такое наша библія?" мы можемъ дать пока слѣдующій отвртъ: это, безь сомнёнія, въ общемъ лучшая и высшая, но все же одна изъ шести или восъми великихъ священныхъ книгь или библій человъчества.

# Значеніе этого открытія.

Нѣкоторые стануть увѣрять насъ, что подобное заключеніе враждебно религіи. Но это далеко отъ истины. Скорѣе это помогаетъ намъ видѣть, что религія есть нѣчто гораздо болѣе и.ирокое и, слѣдовательно, гораздо болѣе богатое, чѣмъ то, что въ ней видъли евреи, христіане или язычники<sup>\*</sup>). Народы всегда заявляли притязанія на монополію въ дъле религін; они всегда отрицали все то, что не исходило отъ ихъ собственныхъ пророковъ и жрецовъ и изъ ихъ собственныхъ священныхъ книгъ. Но въ свётё современной научной критики мы теперь видимъ, какой это узкій и дётскій взглядъ. Религія не менёе универсальна, чёмъ солнечный свётъ, любовь и Божество. Источникъ ся существуетъ во всякой странѣ. Пророки ся встръчаются подъ каждымъ небомъ. Она дала человёчеству не одву, а много священныхъ книгъ.

Мы не можемъ болёе вёрить, чтобы Богъ избраль одинъ маленькій, обособленный народъ изъ всего міра, давъ только ему откровеніе о спасеніи, забывъ о всёхъ другихъ народахъ на землѣ\*\*). Изучевіе великихъ міровыхъ религій, быстро подвигающееся впередъ, даетъ начало болёе достойной вёрё, что Богъ есть Богъ всей земли. Какъ Whittier говоритъ:

"Всѣ души, борющіяся и стремящіяся, сердца молящихся озарены Тобой и. — смутно или ясно, — Твое сіяніє видно въ далекомъ пропиломъ".

\*) Люди пріобрѣли болье широкое и болѣе возвышенное понятіе о Богв, вогда они узнали, что земля есть лишь одно изъ многихъ твлъ, вращающихся вокругъ солнца, и что само наше солнце есть лишь одна изъ безчисленныхъ звѣздъ, разсѣянныхъ по небу; и (если смотрёть на дело правильно) когда мы узнаемъ. что наша религія есть лишь одна изъ многихъ религій и что нътъ нигдъ народа, совершенно лишеннаго понятія о Богь, то это вселяеть въ насъ большее доверіе и большую любовь къ Богу, а выль потребность вырить глубоко заложена въ природу человѣка. Прибѣгая къ нѣсколько грубому сравненію, можно сказать, что религи подобны человеческимъ лицамъ, которыя всё имёють много общаго, всё обладають носомь, ушами, ртомь и т. д.; и въ то же время всѣ они отличны другъ отъ друга — одни болье, другіе менье краснвы. Но гдь бы мы ни встрѣтились съ религіей, глубоко коренящейся въ жизни народа, мы можемъ быть увърены, что она содержитъ истины, служившія людямъ духовной пищей и что стоить потрудиться, чтобы отврыть ихъ; ибо духовный голодь такъ же мало можетъ быть утолень ложью, какъ голодъ физическій — камнями". (Clodd, "Childhood of Religions", crp. 8, 9).

<sup>"\*\*</sup>) См. Kuenen, "Religion of Israel" т. I, стр. 5 — 12; Samuel Johnson, отдълъ "India" (въ сочинени его "Oriental Religions"), введение стр. 1 — 34. : Апостоль Петрь возв'ящаеть: "Вогь не лицепріятень (т. е. не имбеть любинцевь и фаворитовь среди своихь человіческихь дітей); но всякій народь, боящійся Его и поступающій но правдь, прінтень Ему".

#### III.

# **І**удея и ея обитатели.

Другой отвёть компетентныхь ученыхь на вопрось о томь, что есть Библія, состоить въ слёдующемь: Библія не одна книга, она состоить изъ многихъ книгь; она, собственно говоря, даже вовсе не книга, а собрание литературныхъ произведений, или маленькая библіотека.

Слово Библія происходить оть греческаго слова τὰ βιβλία (множественное число), что значить книш, или книжечки. Такъ что уже одна этимологія этого слова свидательствуеть о томъ, что библія состоить изъ мнонихь отдъльныха писаній.

Подобно тому, какъ внаусскія свящ. книги состоять изъ собранія самыхъ раннихъ произведеній религіозной литературы индусовъ, а Зендъ Авеста или персидская священная книга изъ собранія первыхъ произведеній религіозной литературы персовъ, такъ же точно и нашъ Ветх. Завѣть есть собраніе самыхъ раннихъ произведеній религіозной литературы Еврейскаго народа, а Новый Завѣтъ — собраніе произведеній религіозной литературы того же народа, но болѣе поздняго времени.

Если мы хотимъ составить себѣ върное представление объ этой двойной коллекции свящ. писаний, мы предварительно должны познакомиться съ тёми условіями, среди которыхъ возникла и выросла Библія.

Іудея.

Прежде всего сдълаемъ краткое описаніе самой страны Іудейской.

Если хоть отчасти справедлива теорія, по которой физическая среда какого-нибудь народа оказываеть извъстное вліяніе на ходъ его умственнаго и правственнаго развитія, въ чемъ не можетъ быть сомитнія, то насъ не должно удивлять, что ми находимъ ся подтвержденіе и въ исторіи Евреевъ.

Обширньйшую площадь суши земного шара занимають три

материка его восточнаго полушарія. Почти въ самомъ центръ этихъ трехъ материковъ, въ томъ мъстъ, гдъ они слились бы въ одно цълое, если би только берега Европы и Африки сошлись ближе — находится Палестина. Она составляетъ лишь маленькую точку на картъ земного шара, и однако нътъ ни одной страни, которая имъла бы такое огромное значение въ нравственно-религіозной жизни всего челов чества, какъ именно она. Не въроятно ли поэтому, что самое ся мъстоположение, буквально центръ міра, должно было играть при этомъ не маловажную роль?

Физическія условія Палестины были таковы, что они, естественно, содбйствовали развитію сильнаго и самостоятельнаго народа. Это была страна холмовь, долинь, быстрыхь потоковь, плодородныхь равнинь, живописныхь скалистыхь горь, омываемая сь одной стороны моремь. Такая страна должна была произвести людей сильныхь духомь, любящихь природу. Обитатели горныхь странь обыкновенно отличаются свободолюбіемь. Не удивительно, если мы и здёсь встрёчаемь расу могучую, независныую.

Палестина страна совершенно замкнутая. На сверв она ограничена высокими хребтами Ливанскихъ горъ, на востокв — общирной Сирійской пустыней, на югв — другой пустыней, а на западъ общирнымъ моремъ съ побережьемъ, почти лишеннымъ гаваней. Итакъ это была именно такого рода страна, гдв могъ развиться народъ замкнутый, способный жить вполнѣ самостоятельной жизнью и создать себв великое будущее. Но, будучи такой изоли ованной и защищенной отъ силъ, способныхъ нарушить ея самобытное развите, страна эта вмѣстѣ съ тѣмъ болѣе, чѣмъ какая либо другая, приходила въ соприкосновеніе со всѣми умственными и политическими движеніями, имѣвшими міровое значеніе.

За узвой полосой южной пустыни находился Египеть, искусство, ученость, вся культура котораго славились во всемъ древнемъ мірѣ.

Цо ту сторону восточной пустыни — могущественный Вавилонь и Ассирія. Съ съверо-запада къ ней промыкала Финикія, передовая торговая нація древности. Къ западу, за моремъ находилась славная Греція и всепокоряющій Гимъ. Всъ эти страны не могли не имъть вліянія и на тихую Палестину. И дъйствительно, не разъ она должна била покораться силё армій своихъ могущественныхъ сосъдей. Въ мирное же время она служила проважею дорогою для огромныхъ каравановъ, развозившихъ народныя богатства между Месонотаміей, Персіей и Индіей на востокъ и Египтомъ, Тиромъ и всёми городами и странами по побережью Средиземнаго моря на западъ.

Такимъ образомъ она находилась по близости, можно даже сказать, — въ самомъ фокусъ величайшихъ государствъ и центровъ цивилизаціи древняго міра. Но сама она не принадлежала къ ихъ числу. Она была сильно, глубоко затронута влівніемъ всъхъ этихъ странъ, но достаточно изолирована, чтоби сохранитъ и отстоять свою собственную внутреннюю жизнь, ставшую лишь болѣе возбужденной, болѣе широкой и глубокой, благодаря этому чужеземному вліянію. Слѣдовательно, это была именно такая страна, которая должна была развить самую интенсивную и въ извѣстномъ смислѣ самую узкую религію, — но въ то же время религію, предназначенную развиться въ самую широкую, мало того — единственно универсальную религію всего міра.

Воть тв подмостки, сцена и декораціи, среди которой разыгі ывалась великая драма, записанная въ Библін. Теперь перейдемь къ дийствующимъ лицамъ этой драмы.

## Еврейскій народъ.

Какой народъ былъ дёйствующимъ лицомъ драмы Ветхаго и Новаго Завётовъ? Изъ расовыхъ группъ, на которыя распадается человёчество, особенно выдёляются двё: группа Арійская или Индо-Европейская и Семитическая. Къ Арійской семьё принадлежатъ индусы и персы въ Азіи; греки, римляне, русскіе, германцы, англичане, французы и другіе менѣе значительные народы — въ Европё. Къ Семитической семьё принадлежатъ еврен и родственныя имъ племена, каковы: навилоняне, ассирійцы, арамеяне или сирійцы, финикіяне, хананеяне и арабы.

Мѣсто происхожденія Семитической группы еще не совсѣмъ установлено. Вѣролтиѣе всего, что оно находилось на возвышенностяхъ Центральной Аравіи. Отсюда нѣсколько переселеній направилось къ сѣверо-востоку въ долину Ефрата и Тигра за 2500 или 3000 лёть до Р. Х.\*) Переселенцы эти, въроятно, сдълались родоначальниками Вавилонянь и Ассирійцевь. Немного позже другіе переселенцы направились на съверо-западъ къ берегамъ Средиземнаго моря, гдъ они положили основаніе Тиру и Сидону, а также финикійской націи. И въ то же время другія Семитическія племена проложили себъ дорогу въ Палестину, гдъ они и водворились, вытъснивъ предшествующихъ имъ обнтателей. Народъ, вытъсненный евреями, назывался хананеянами. Было еще въсколько переселеній, направившихся въ разныя страны. Непосредственными предками евреевъ, въроятно, были жители Месопотаміи, страны, лажавшей между двумя великими ръками Тигромъ и Ефратомъ.

Первое переселеніе евреевъ въ Палестину могло им'ять м'ясто приблизительно за 2000 л'ять до Р. Х. Мы находимъ кое-какія указанія на это событіе въ преданіи объ Авраам'я.

Позже, насколько намъ извёстно, израильтяне, одно изъ племенъ еврейскаго народа, нёкоторое время жили въ Египтѣ, огкуда они подъ предводительствомъ Моисся около 1330 г. до Р. Х. вернулись въ Палестину, гдё и водворились на постоянное жительство. Собственно съ этого-то времени и начинается исторія еврейскаго народа. Наше изслёдованіе о происхожденіи и ростѣ Библіи будетъ состоять въ изслёдованіи исторіи этого народа на протяженіи приблизительно 15 вёковъ.

Изученіе это покажеть намъ, что еврен были замѣчательнымъ народомъ. Правда, они ни чѣмъ не выдавались ни въ войнахъ, ни въ искусствѣ, ни въ философіи, ни въ свѣтской литературѣ. Среди ихъ-же семитическихъ соплеменниковъ Финикія далеко превосходила ихъ торговлей и промышленной предпрінмчивостью, а ассирійцы и вавилоняне своими завоеваніями и основаніями новыхъ государствъ. За то ихъ религіозный геній не имѣлъ себѣ равнаго. И мы можемъ сказать безъ преувеличенія, что въ древности евреи въ области религіи достигли такой же высоты среди всѣхъ народовъ, жившихъ вокругъ Средиземнаго моря, какой достигли, напр., древніе греки въ области искусствъ, философіи и наукъ, а римляне — въ войнахъ и управленіи.

\*) Самый ранній годъ, упоминаемый въ вавилонскихъ (аккадійскихъ) памятникахъ - 3800 г. до Р. Х.

Сандерлэндъ.

Но они достигли этой высоты только постепенно, — доросли до нея. Освоиться съ этой мыслью очень важно, иначе мы никогда не будемъ въ состояніи понять Библію. Подобно грекамъ и рамлянамъ евреи не сразу заняли свое высокое положеніе въ религіи. Оно явилось результатомъ долгаго и медленнаго процесса роста ихъ религіознаго генія, начиная съ самыхъ примитивныхъ и грубыхъ его проявленій. Такъ же точно, какъ мы можемъ прослѣдить исторію Греціи до того времени, когда въ ней еще не было ни искусствъ, ии науки, ни философіи, или исторію Рима до того момента, когда народъ его представлялъ лишь горсть необузданныхъ варваровъ, — такъ мы можемъ прослѣдить и исторію евреевъ до такого примитивнаго и низкаго уровня ихъ религіознаго развитія, когда они еще не были монотеистами и обоготворяли силы природы; когда кровавыя жертвы составляли главную часть ихъ религіоз-

наго культа и даже существовали человъческія жертвоприношенія; словомъ, когда религія ихъ едва ли чёмъ-нибудь отличалась отъ религіи другихъ окружающихъ ихъ семитическихъ племенъ.

Библія есть многообразное, многостороннее, часто совершенно бевсознательное, но оть этого еще болёе удивительное повёствованіе объ этомъ развитіи Израильскаго народа, начнная съ самыхъ низкихъ его ступеней и кончая такимъ блестящимъ расцвётомъ нравственной и духовной религіи, какой мы застаемъ во время Інсуса и Павла. Только благодаря заслугамъ высшей библейской критики послёднихъ 50 лётъ, былъ усгановленъ вполнё ясно и неоспоримо самый фактъ этого духовнаго роста израньскаго народа, а также указаны ступени этого замѣчательнато Daзвитія.

Исторія еврейскаго народа въ библейскія времена.

Исторія еврейскаго народа въ библейскія времена естественно ділится на шесть періодовь. Намітимъ ихъ вкратцѣ слідующимъ образомъ.

 Образовательный періодъ. Періодъ этотъ начинается самыми ранними преданіями и достигаетъ приблизительно конца 9-го вѣка до Р. Х. Въ теченіе этого времени происходитъ медленное сліяніе всѣхъ отдѣльныхъ племенъ въ одну націю съ однимъ управленіемъ и одной медленно развивающейся религіей. Они низвергаютъ нѣсколькихъ боговъ, которымъ прежде поклонялись, и своимъ національнымъ божествомъ провозглашаютъ одного Ісгову. Они еще не вѣрятъ въ единаго Бога: — боги другихъ народовъ для нихъ реальныя существа и они нерѣдко присоединяются къ культу боговъ хананеянъ; но Ісгову они уже признаютъ Богомъ однихъ изранльтянъ исключительно и поклоняются ему, какъ таковому. Они учреждаютъ и поддерживаютъ у себя духовенство и строятъ храмы. Ихъ нравственныя понятія, ихъ нравы и обычан находятся еще на очень низкомъ уровнѣ, въ нихъ еще много насилія и жестокости, но уже замѣтенъ прогрессъ. Они основываютъ монархію, которая черезъ 100 лѣтъ распадается на двѣ части: — сѣверное царство изранльское и южное царство іудейское.

Ни одна изъ книгъ Ветхаго Завёта не принадлежитъ цёликомъ этому періоду; отъ него дошли до насъ лишь нёкоторые отрывки, попавшіе въ разныя части нашей Библін.

2) Періодъ пророковъ. Этотъ періодъ длится отъ конца 9-го до начала 6-го въка до Р. Х. Съверное царство просуществовало всего два съ половиной столътія, до 720 г. до Р. Х., послѣ чего страна была разорена, и ея жители уведены въ плѣнъ ассирійцами. Южное царство продержалось приблизительно на 125 лѣтъ дольше, но затѣмъ оно также было завоевано вавилонянами, а столица его, Іерусалимъ, разрушена Навуходоносоромъ, при чемъ большинство его обитателей было уведено въ плѣнъ въ 587 г. до Р. Х. Періодъ этотъ, слѣдовательно, есть періодъ политическихъ бѣдствій.

Но въ религіозномъ отношенія это было самое славное и блестящее время во всей еврейской исторін. Къ этому періоду относится замѣчательная по своимъ результатамъ дѣятельность пророковъ, имѣвшая послѣдствіемъ разрушеніе всѣхъ культовъ, кромѣ культа Іеговы, и поднявшая національную религію до степени истиннаго монотензма — монотензма этическаго. Поэтому періодъ этотъ по справедливости называется періодомъ, "свѣжей творческой юности Изранля". Религіозный геній евреевъ, дѣйствительно, никогда не проявлялся съ такой силой и свободой, какъ въ эти нѣсколько замѣчательныхъ столѣтій. Этотъ періодъ произвелъ пророчества Амоса, Осія, первыя пророчества Исаіи, Михея, Наума, Софонія, Аввакума, вѣроятно книгу Второзаконія, значительное число религіозно-лирическихъ твореній или псалмовъ и часть притчъ.

3) Переходный періодъ плъненія еврейского народа. Польгають что этоть періодь длился около 70-ти лёть, но, говоря точнее, онъ продолжался лишь 50 или 51 годъ, именно отъ паленія Іерусалима въ 587 г. до Р. Х. до возвращенія евреевъ въ Ханаанъ въ 536 г. до Р. Х. Онъ обладаетъ всёми ханактеристическими чертами предшествующаго ему періода. что видно изъ того, что онъ производить такія важныя пророческія писанія, какъ книги Іеремін, Іезекінля, Авдія и вторую часть книги пророчествъ Исан. Но условія, породившія эти пророчества, быстро меняются, и пророчества мало-по-малу умолкають. Нація оть будущаго обращается къ прошлому. Мы находимся на рубеже века, высшія стремленія котораго направлены на сохранение, а не на созндание. Разсулочность береть верхъ надъ непосредственностью чувства, и совершенно безсознательно люди отворачиваются отъ живнать пророчествъ ихъ собственной души и ищутъ себе оцоры въ писанныхъ пророчествахъ.

Плодомъ плёненія еврейскаго народа поэтому являются не только вышеупомянутыя книги пророковъ и многіе псалмы, но также книги : плачъ Іереміи, Судей, Руеь, Самуила и Царствъ.

4) Сеященническій періодъ — начинается съ возвращенія евреевъ изъ Вавилона и достигаетъ второго вѣка до Р. Х., когда были написаны послѣднія книги Ветхаго Завѣта. Какъ только еврен вернулись на роднну, они съ жаромъ принялись за перестройку Іерусалимскаго храма, за возсозданіе своей общественной жизни. И, однако, начиная съ этого времени, они, за исключеніемъ краткаго блестящаго періода независимости при героическихъ Маккавеахъ (во второмъ столѣтіи), стали народомъ порабощеннымъ, послѣдовательно несшимъ часто тяжкое и всегда унизительное иго персовъ, грековъ, сирійцевъ, египтанъ и римлянъ.

Но отголоски прежняго пророческаго духа слишатся еще и въ этомъ періодѣ. Раздается проповёдь Аггея и Малахіи. Но въ общемъ господствуетъ духъ священническій и строгозаконническій. "Изранль искалъ единаго Бога и нашелъ его, и вынѣ считаетъ своимъ долгомъ служить ему и заслужить его мелость, слёдуя установленных закономъ правиланз<sup>44</sup>). Священники становатся все могущественные; скоро и книжники пріобрётають авторитеть; обрадамъ придается все большее и большее значеніе. Въ предыдущемъ періодъ, періодъ плёненія еврейскаго народа, священники начали составлять сводн церковныхъ предписаній (какъ видно изъ книги Іезекінля). Трудъ сведенія законовъ продолжается и въ этомъ періодъ и завершается составленіемъ Левитскаго закона, въроятно, немного раньше 400 лъть до Р. Х.

Полагають, что въ это время были составлены слёдующія писанія Ветхаго Завёта: книге пророковь Аггея и Малахіи, Плтикнижіе (въ его окончательной формъ), книги Паралипоменонъ, пророка Іонля, Эсонрь, Даніила, Псалмы, Притчи Соломона (въ законченномъ видъ), Экклезіасть и Пъснь пъсней.

5) Промежуточный періодъ между Ветхимъ и Новымъ Засттому. Переходя оть Ветхаго Завета къ Новому. мы должны перескочить черезъ цёлыхъ 150 лёть. Обыкновенно думають, что этоть періодъ не представляеть важности и является какъ бы пробедонъ въ исторіи еврейскаго народа. Но это заблуждение. Именно въ этомъ періодъ быль окончательно составленъ канонъ Ветхаго Завета. Въ это же время были основаны тв знаменитыя школы еврейской учености, плодомъ которыхъ позднее явилась писанія Талмуда. И, что еще важнве, это было время, когда Палестина буквально кишела соціальными, политическими и религіозными идеями такъ, какъ никогда раньше; когда идеи о Мессін, иден апокалиптическія и соціально-религіозныя повсюду носились въ воздухѣ; когда существовало не только широко распространенное недовольство господствомъ Рима, но и все возроставшее недоверіе къ обрядности и узости государственной религін евреевъ, и когда усилились горячія упованія на нёчто лучшее, долженствовавшее наступить въ близкомъ будущемъ. Теперь для насъ очевидно, что все это было просто предзнаменованіемъ наступающаго христіанства, новаго Іудейства, выроставшаго въ самыхъ нёдрахъ старой церкви и нетерпеливо выжидавшаго момента своего появленія на свѣтъ.

6) Періодъ Новаю Завъта. Начало этого періода мы мо\*) Toy, "History of the Religion of Israel", стр. 3.

женъ отнести въ рождению Христа, котя ни одна изъ внигъ Новаго Завъта не была написана раньше 60 г. послъ Р. Х., когда появились первыя посланія Павла. Закончить же этотъ періодъ надлежитъ, повидимому, послёдней внигой Новаго Завъта, такъ наз. 2-мъ пославіемъ ап. Петра, появившимся, въроятно, около 170 г. по Р. Х. Весь этотъ періодъ заключаетъ, слёдовательно, около 175 лётъ.

Первыя 30 или 35 гёть этого періода занимаеть жизнь Інсуса. Въ немъ духъ еврейскаго пророчества проявляется съ новой смлой и достигаеть своего нанвысшаго выраженія. Покогѣніе, сгёдующее за Інсусомъ, распространяеть новое ученіе исключительно путемъ устной проповёди; затёмъ начинается записываніе тёхъ преданій и воспоминаній объ учителъ, которыя пользуются наибольшимъ одобреніемъ; въ то же время появляются письма и самыя цённыя писанія учениковъ Христа и близкихъ къ нимъ людей, и нёкоторыя изъ нихъ сохраняются молодыми христіанскими церквами. Мало-по-малу наклучтія изъ этихъ инсаній собираются виёстё; мало-по-малу ниъ приписывается святость и наконецъ они образуютъ новую священную книгу — Новый Завётъ, который еврейскимъ народомъ въ общемъ отвергается, но христіанами ставится наравиѣ съ Ветхимъ Завётомъ, какъ вторая божественная книга.

Въ теченіе этого же періода быль дважди разрушень Іерусалимъ, разрушенъ до самаго основанія, а еврен, послё невыразимыхъ страданій, разсвяны по лицу земли и лишены навсегда своего родного убѣжища, страны своихъ предковъ, своихъ святилищъ. И тѣмъ не менѣе въ теченіе всѣхъ послѣдующихъ столѣтій ничто не было въ состоянія поколебать ихъ вѣру. И въ настоящее время еврен остались такимъ же замѣчательнымъ и совершенно особеннымъ народомъ, какимъ они были 2000 лѣтъ тому назадъ въ Палестинѣ и такимъ же страстно преданнымъ своей религін, какъ въ дни ихъ національцаго величія.

Однако христіанству, какъ и родственной ему религія еврейской, не суждено было утвердиться въ Палестинв. лавная сила его еще задолго до составленія Новаго Завѣта сосредоточилась въ языческихъ странахъ, и въ нихъ оно продолжаю распространяться все дальше. Теперь христіанство — міровая религія: но величайшія побёды оно одержало не въ той странѣ, которая его породила, и даже не среди другихъ семитическихъ народовъ, но среди грековъ, римлянъ, франковъ, германцевъ, славянъ, жителей Скандинавіи, англо-саксовъ и вообще тѣхъ народовъ, которые составляютъ европейскую вѣтвъ великой Арійской семьи.

## IY.

# Библія, какъ собраніе литературныхъ произведеній.

Мы уже знаемъ теперь, что Библія собраніе литературныхъ произведеній. Разсмотримъ отличительныя черты ся именно съ этой точки зрйнія.

#### Ея разнородность.

Въ нашей священной кингь, бить можетъ, ничто такъ не бросается въ глаза, какъ разнообразіе ея содержанія. Въ этомъ она превосходитъ всё остальныя священныя книги. Разнообразіе это является слъдствіемъ того факта, что Библія дъйствительно есть собраніе литературныхъ произведеній, а не богословскій или церковный трактатъ или какое бы то ни было другое цэльное произведеніе. Будучи произведеніемъ не одного, а многихъ десятковъ и сотенъ умовъ, не одного, а многихъ въковъ, она является воплощеніемъ самой жизни еврейскаго народа и потому не можеть не быть такой же многосторонней, какъ сама человъческая жизнь. Не удивительно поэтому, что ми находимъ ее такой разнообразной, не только по формѣ, содержанію и литературнымъ достоинствамъ, но также и по нравственнымъ и духовнымъ качествамъ.

Едва ли найдется какой-нибудь родь литератури, которий не быль бы представлень въ Библін. Въ самомъ началё ел мы, подъ названіемъ исторіи, находимъ общирную группу легендъ, преданій и свёдёній о лицахъ и событіяхъ по большей части фиктивныхъ. Далёе слёдуютъ писанія, имёющія дёйствительное историческое значеніе, но и онп такъ проникнуты легендареныхъ злементомъ, что только съ помощью большой тщательности можно отдёлить въ вихъ дёйствительные факты отъ вымысла. Затёмъ въ Библіи есть различныя поэтическія произведенія — лирическія, дидактическія, драматическія, вовиственныя пёсни, нёжныя любовныя пёсни, возвышенныя описація природы, благочестивые религіозные гимны. Мы находимъ въ ней біографіи, краткія и общирныя; своды законовъ, государственные документы, лётописи и родословныя; собранія мудрыхъ изреченій; описанія религіозныхъ учрежденій и обрядовъ; романы, притчи; размышленія о прошломъ, апокалиптическія предвидёнія будущаго; письма, самыя разнообразныя религіозныя мысли, принадлежащія проповёдникамъ, реформаторамъ, мудрецамъ и пророкамъ. Нёкоторыя изъ этихъ писаній сами по себё мало цённы и пользуются почетомъ только благодаря мёсту, занимаемому ими въ этомъ священномъ сборникѣ; тогда какъ другія могуть быть причислены къ самымъ благороднымъ литературнымъ и религіознымъ произведеніямъ человёчества.

# Сложный характеръ Библіи.

Другая, быть можеть, наиболье характерная черта Библів, послё ея разнообразія, состоить въ сложности ея строенія. Сложность эта, правда, съ перваго взгляда незамітна, но для изучающаго Библію она обнаруживается почти повсюду. Въ исторіи и біографіяхъ, пророчествахъ и поззіи мы везді один. ково находимъ слёды компиляціи, исправленій и передіъловъ.

Мало такихъ впигъ, какъ въ Ветхомъ, такъ и въ Новомъ Завътъ, которыя бы не носили слъдовъ того, что онъ прошли черезъ руки болѣе чѣмъ одного автора. Мэтью Арнольдъ говорить о раннихъ историческихъ книгахъ слъдующее: "Не мало древнихъ книгъ вложило свои сокровища въ эти историческія коллекцій съ тёмъ, чтобы самимъ исчезнуть навсегда. Не мало голосовъ — неизвѣстныхъ голосовъ, раздававшихся на самой зарё культуры, - вёроятно слилось въ нихъ виёстё". Оксфордскій профессоръ Драйверъ говорить: "Авторы еврейскихъ историческихъ книгъ - за исключениемъ кратчайщихъ. Руен и Эсеири — не излагають предметь своими собственными словами, какъ это делаютъ современные намъ исторіографы; пользуясь вакемъ-небудь древнимъ источникомъ, они выбирають изъ нихъ тё отрывки, которые считають годными для своей цёли, и вставляють ихъ пёликомъ въ свой трудъ, иногда прибавляя къ нимъ кое-что отъ себя, но еще чаще видонзивняя ихъ впѣшнюю форму лишь постольку, поскольку это бываетъ необходимо для соединенія этихъ различныхъ мѣстъ и для приведенія ихъ въ извѣстную систему. Еврейскіе исторіографы, насколько они извѣстны намъ, въ сущиости только компиляторы, приводящіе въ свазь уже существующіе документы,

a He ODEFRHALLENNE ABTODH"\*).

Профессоръ Робертсонъ Смитъ говоритъ: Когда современный намъ писатель собирается составить исторію съ помощью древнихъ источниковъ, онъ старается овладъть этимъ матеріаломъ и затёмъ пишетъ совершенно новую книгу. Не такъ поступаеть восточный историкъ. Если мы возьмемъ для примера знаменитыхъ арабскихъ историковъ, скажемъ: Табари, Ибиъ-Эль-Атхира, Ибиъ-Халдуна и Абулфеда — им у всъхъ часто находимъ одни и те же отрывки слово въ слово. Всв они прямимъ или косвеннымъ образомъ пользовались одними и теми же источниками и телали изъ нихъ буквальныя выписки въ размѣрахъ, соотвѣтствующихъ цѣли и размѣрамъ ихъ собственныхъ трудовъ. Этимъ объясняется, почему некоторыя книги, принадлежащія къ сравнительно позанему періоду, обладають такой свежестью и живостью красокь, какъ булго оне были написаны современникомъ описываемыхъ событій, и въ нихъ еще можно отдёлить заимствованное изъ древнихъ источниковъ отъ позднѣйшей обработки. Тоже самое можно сказать и о Библін. Именно, благодаря такому способу составленія библейская исторія отличается такой большой живостью и интересомъ. несмотря на ея необнивовенную краткость, сравнительно съ тёмъ огромнымъ періодомъ времени, который она обнимаеть\*\*). Профессоръ Сминъ говорить еще: "Геній семитическихъ народовъ не отличается способностью систематическаго построенія. Въ архитектурѣ, какъ и въ поэзіи и исторіи, еврен прибавляють частичку къ частичке вместо того, чтобы систематически развивать одну и ту же идею. Храмъ ихъ представляль совокупность множества келій, самый длинный их» псаломъ — акростихъ, и длинивйшее библейское историческое повёствованіе представляеть точно также рядь послёдовательныхъ наслоеній". "Какъ въ поэтическихъ, такъ и въ исто-

\*) "Introduction to the Literature of the Old Testament", crp. 3.

\*\*) "Old Testament in the Jewish Church", crp. 325 - 326.

унческихъ книгахъ большинство писаній — анонимно; наравнѣ съ этимъ замѣчается вольность, съ какой читатели и переписчики не только измѣняли слова гекстовъ, которыми они пользовались, но часто сплетали пѣлия поэмы изъ отдѣльныхъ отрывковъ. Такъ въ Псалтирѣ чья-то позднѣйшая рука во многихъ мѣстахъ замѣнила слово Іегова словомъ Элогимъ. Еще болѣе замѣчательны тѣ измѣненія, которымъ подвергалась книга Іова, въ которой связность изложенія положительно нарушается рѣчами Еліуя, которыя почти всѣми критиками приписываются позднѣйшему автору\*).

Въ нёкоторыхъ пророческихъ писаніяхъ открыты слёди даже трехъ различныхъ авторовъ. Всё разсказы Ветхаго Завёта компиляція, нёкоторые изъ нихъ компиляція, составленныя по компиляціямъ. Пятикнижіе, какъ мы увидимъ ниже, составлено изъ различныхъ писаній, переплетающихся между собой, какъ пряди веревки.

Обычай компилированія древнихъ документовъ проявляется отчасти и въ Новомъ Завѣтѣ. Профессоръ Смитъ говоритъ о евангеліяхъ:

"Всё свидётельства, находимыя въ древнёйшихъ литературныхъ памятникахъ первыхъ вёковъ христіанства. заставляютъ думать, что синоптическія евангедія написаны не апостолами, а представляють лишь изложенія изустнаго и письменнаго апостольскаго преданія и что древніе матерьялы были систематизированы лишь постепенно, путемъ повторныхъ опытовъ". "Человѣкъ, переписывавшій какую - нибудь древнюю книгу. могъ выпускать или прибавлять къ ней, что ему хотелось, и онъ нисколько не считалъ себя обязаннымъ различать старое отъ новаго. Если же въ его руки попадали двъ книги, которыя казались ему равными по достоинству, онъ дълалъ изъ объихъ пространныя извлеченія и соединаль ихъ въ стройное цълое съ помощью такихъ измъненій и прибавленій, какія считаль нужными". "Точно такимь же способомь соединялись вмъсть и многіе мелкіе разсказы". Слово "наслоеніе" лучше всего опредѣляетъ тотъ процессъ, благодаря которому большинство внигъ Ветхаго и Новаго Заветовъ стали тёмъ, что онъ есть въ настоящее время. Про Пятикнижіе кто-то ска-

\*) Encycl. Brit., статья "Bible".

-----

заль очень мѣтко, что оно есть произведеніе не Моиссево а мозаичное.\*)

# Неизвѣстность времени и авторовъ библейскихъ писаній.

Проф. Чарльзъ А. Бригсъ (Charles A. Briggs) говорить: "Одинъ изъ достовёрныхъ результатовъ высшей библейской критики тотъ, что мы теперь знаемъ, что Моисей не быль авторомъ Пятикнижія и вниги Іова, что Ездра не былъ авторомъ Паралипоменонъ, книгъ Ездры и Неемін, что Іеремія не написалъ книгъ Царствъ и плача Іереміи, что Давидъ не составилъ всего Псалтиря, а всего нёсколько отдёльныхъ псалмовъ, что Соломонъ не былъ авторомъ Пёсни пёсней и Экклезіаста, а написалъ только одну часть Притчъ, что Исаіз не написалъ и половины той книги, которая названа по его имени. Большая часть ветхозавётныхъ писаній были написаны авторами, имена и связь которыхъ съ ихъ писаніями затерялись въ глубокой древности"\*\*).

Профессоръ Смитъ говоритъ: "Значительная часть ветхозавѣтвыхъ писаній анонимна. Всѣ книги историческаго содержанія, анонимны, за исключеніемъ лишь одной"+).

Докторъ Валингтонъ Гладденъ (Gladden) (всё эти имена мы приводимъ, потому что они принадлежатъ консервативнымъ и "правовёрнымъ" ученымъ) пишетъ слёдующее по поводу книгъ Самуила;+†): "Книги эти обыкновенно принисываются Самуилу. Это ложное представленіе можетъ служить намъ образчикомъ того некритическаго отношенія къ преданію, которое принуждено было проявлять общественное мизніе христіанскихъ странъ. Мы имёемъ столько же основанія принисывать эти книги Самуилу, сколько и считать Одиссею произведеніемъ Улисса, или Энеиду — сочиненіемъ Энея, или "Bruc's Address"

\*) Въ англійскомъ текств здвсь не передаваемая на русскомъ языкв игра словъ: Мозаіс означаетъ и "Монсеево" и "мозанка". (Прим. пер.)

\*\*) Вступительная рёчь, произнесенная 20-го января 1891 г. См. также сочинение того же автора "Biblical Study", стр. 222 и слёд.

+) "Old Testament in the Jewish Church", crp. 107.

++) Въ русской Библін онъ называются первой и второй книгами Царствъ. (Прим. пер.) сочиненіемъ Брюса, "Paracelsus" — произведеніемъ Парацельза, книгу "св. Симеонъ Столпникъ" — произведеніемъ самого Симеона. Да и когда рёчь идеть о Библін, мы вёдь не считаемь, что книга Эсонрь написана Эсонрых, или книга Руси - Руеью, или книга Іова - Іовомъ, или книги Тимофея - Тимофеемъ. Тотъ фактъ, что книга Самуила названа по имени этого пророка, еще не доказываеть, что онь быль ся авторомъ. Она могла быть названа книгой Самуила потому, что начиналась разсвазомъ о Самундв"\*).

Въ чемъ же причина неизвъстности авторовъ и времени составленія библейскихъ писаній? Неизвістность эта происходить отчасти вслёдствіе обычной литературной небрежности древнихъ народовъ, отчасти же вслёдствіе указаннаго нами компилятивнаго характера библейской литературы. Ивъ самомъ дъль, если книга составляется только постепенно трудно обозначить время ся появленія. Если она компилируегся изъ двухъ или трехъ внигъ, то спрашивается: должна ле она быть обозначена временемъ составленія компилятивной работы или же временемъ появленія какого-нибудь изъ оригинальныхъ писаній? Если книга подвергается многократнымъ пересмотрамъ и измѣненіямъ, то не удивительно, что точное время нёкоторыхъ или всёхъ этихъ измёненій просто забывается\*\*).

То же самое относится и въ авторамъ. Если внига имъетъ двухъ или трехъ авторовъ, то какимъ собственно именемъ должна она быть обозначена? — И легко можеть случиться, что не сохранится ни одно имя.

Но этимъ дело еще не ограничивается. Древне-еврейская литература по большей части была анонимна, мало того, она даже часто бывала псевдонимна. Наши современныя понятія о литературной собственности, какъ видно, въ тв времена совершенно отсутствовали. Если вто-нибудь писалъ внигу,

\*) "Who Wrote the Bible?" стр. 86 — 87. \*\*) Слёдуеть имёть въ виду, что хронологическія данныя, приведенныя на поляхъ англійскихъ изданій Библіи, совсёмъ нед стовврны. Въ т. наз. "Revised Version" (т. е. въ новомъ. пересмотрѣнномъ изданія) эти данныя опущены, а всѣ ученые уже давно признали ихъ недостовърность. О ветхозавътной хронологін см. Kuenen, "Religion of Israel", т. І, стр. 159 — 187.

онъ дѣдалъ это для того, чтобы она содѣйствовада осуществленію его завѣтныхъ цѣлей, но отнюдь не для того, чтобы прославить свое имя. Чаще всего книги появлялись безъ всякаго обозначения автора. Если же онѣ обозначались какимъ-вибудь именемъ, то имя это обывновенно принадлежало какому-инбудь выдающемуся лицу прежняго столѣтія. Подобный образъ дѣйствія въ наше время, конечно, заслужилъ бы строгое порицаніе; но онъ, очевидно, нисколько не противорѣчилъ нравственнымъ понятіямъ объ этомъ предметѣ древнихъ народовъ, или, по крайней мѣрѣ, древнихъ (вреевъ. Такъ многія изъ библейскихъ писаній, приписанныхъ Моисею, Давиду, Соломопу, Даніялу и нѣкоторымъ апостоламъ положительно не могли быть нарисаны этими лицами, такъ какъ совершенно очевидно, что они произведенія позднѣйшаго времени\*).

\*) Что касается нравственнаго значенія такого обозначенія писаній чужими именами, Чадвикъ (J. W. Chadwick) въ своемъ произведения "Bible of To-day" обращаеть наше внимание на самые мотивы писателей, которые, безъ сомнѣнія, обикновенно были безкорыстен и высоки. Онъ говорить: "Въ пользу тѣхъ, которые, подобно авторамъ книги "Даніила" или "Второзаконія", выдавали свои сочиненія за произведенія великихъ людей, жившихъ задолго до нихъ, мы во всякомъ случав можемъ сказать слёдующее: они действовали такимъ образомъ не во имя своей собственной славы или авторитета, но единственно въ интересахъ тёхъ идей, которыя они хотёли выразить, того дела, которому они хотели служить. Лишь бы преуспъвало это дъло, сами же они были готовы остаться неизвёстными навсегда. И таковыми они деиствительно остались до сегодняшняго дня. Авторы книгь Самуила+), Царствъ. Паралпоменонъ всв неизвъстны намъ. Величайшій изъ пророковь есть и навсегда должень остаться Великимъ Неизвъстнымь (Исаія XL - LVI), и то же относится въ Пятивнижію. Iеговисть, Элогисть++) и составитель Второзаконія (Deuteronomist) — люди, создавшіе или, по крайней м'врв, собравшіе литературныя произведенія, имъвшія большее вліяніе на судьбы человъчества, чъмъ всв остальныя книги міра, и бывшія главными источниками іудейства, христіанства и ислама, - всв неизвъстны намъ. Они умерли для славы, ради того, чтобы Изранль могь жить праведно, во славу своего Бога". (Стр. 94 - 95).

+) 1-ой и 2-ой книги Царствь. (Прим. пер.).

++) Объясненіе этихъ терминовъ смотри далее въ главе VI. (Црим. пер.).

Конечно эта неизвёстность времени, происхожденія и автоповъ библейскихъ писаній является однимъ изъ самыхъ серьезныхь препятствій для правильнаго понеманія Библін и самой религи, изложенной въ ней. Но трудности эти не должны обезкураживать насъ. Тъма уже разсвивается: много свёта уже пролито на вопросъ. Одинъ изъ самыхъ блестящихъ успѣховъ современной библейской критики именно въ томъ. что многое изъ знанія, казавшагося утраченнымъ навсегда, возстановлено; мы въ этомъ убъдимся, когда въ слъдующихъ главаят займемся изучениемъ каждой изъ книгъ Библи въ отдёльности. Злѣсь же будеть достаточно сказать, что составление древнѣйшихъ книгъ Библін почти съ полной достоварностью можетъ быть отнесено къ 8-му въку до Р. Х., хотя въ нихъ есть отрывки, которые имѣють гораздо болѣе древнее происхожденіе — нёкоторые относятся ко времени Моисея или даже къ періоду болѣе раннему. Съ этого времени потокъ литературныхъ произведеній не прекращался — за исключеніемъ развѣ одного важнаго перерива между Ветхимъ и Новниъ Завётами, и продолжается до вонца второго столётія послё Р. Х., когда была написана послёдняя внига Новаго Завёта. Въ нашемъ свяш. писаніи слёдовательно есть такія книги, которыя появились еще на самой зарѣ еврейской цивилизаціи, тогда какъ другія могли сложиться лишь послё того, какъ еврейскій народъ прошель черезь долгія и разнообразныя испытанія, черезь періолы благоленствія и народныхъ бёлствій, при чемъ онъ приходнь въ соприкосновение съ богатёйшими цивилизациями древняго міра.

Нехронологическій порядокъ библейскихъ книгъ.

Чтобы понять Библію, намъ необходимо обратить внижаніе на обстоятельство, имёющее почти такую же важность, какъ и всё вышеприведенныя. Дёло въ томъ, что порядокъ, въ которомъ расположены книги Ветхаго и Новаго Завётовъ, не соотвётствуетъ ни времени ихъ составленія, пи историческому ходу развитія религіи, изложенной въ нихъ; порядокъ этотъ вполнё произвольный и только вводитъ въ заблужденіе. Для поясненія возьмемъ нёсколько примёровъ сначала изъ Ветхаго Завёта.

а) Въ самомъ началъ Библіи помѣщена книга, называемая

"Бытіе". Такъ какъ она пом'вщена первой и им'веть цілью дать свёдёнія о сотвореніи міра и первыхъ вёкахъ человіческой жизни, мы считаемъ, конечно, что она древнійшая книга Библіи. Но мы ошибаемся, — это одна изъ поздпійшихъ книгь.

b) Далѣе, почти въ концѣ Ветхаго Завѣта ми находимъ небольшія книги пророчествъ Михея, Осій и Амоса. Мы естественно думаемъ, что книги эти были написани сравнительно позже, иначе зачѣмъ было ихъ помѣщать въ концѣ Ветхаго Завѣта. Но мы опять ошибаемся. Въ дѣйствительности это одни изъ древнѣйшихъ писаній Библіи; они были сосгавлени за нѣсколько столѣтій до книги Битія.

с) Въ середниъ Библін есть книга, пазывиемая Псалтыремъ. Слёдуя общему мизнію, мы полагаемъ, что передъ нами собраніе писаній, вышедшихъ изъ-подъ пера Давида приблизительно въ 1000 г. до Р. Х. Но и это опять-таки невёрно. Еврейскій Псалтырь, или книга пёсней, есть собраніе или, вёрнёе, пёлый рядъ собраній религіозныхъ гимновъ, изъ которыхъ только немногіе — можетъ быть даже ни одинъ — были написаны самимъ Давидомъ или въ его время; большинство изъ нихъ составлено неизвёстными, давно забытыми авторами, жившими въ слёдовавшія за Давидомъ столётія почти до 150 г. до Р. Х.

d) Непосредственно за псалмами слёдують три книги, называемыя "Притчи, Экклезіасть и Пёснь пёсней". Согласно преданію мы предполагаемь, что эти писанія принадлежать перу паря Соломова. Но библейская критика положительно отрицаеть это. Единственная изъ книгь, которая могла находиться въ нёкоторой, и то весьма слабой, связи съ Соломономь, есть книга Притчъ; об'я другія были написаны гораздо позже авторами, имена которыхъ остались нензейстными.

е) За такъ называемой "Пѣснь пѣсней" Соломона слёдуетъ довольно объемистая книга, называемая книгой Исаіи. Писаніе это, по преданію, приписывается великому пророку того же имени, жившему въ 8-мъ столётіи до Р. Х. Ставъ на эту точку зръвія, мы принимаемся за чтеніе этой книги. Сначала все идетъ хорошо, но по мѣрѣ того, какъ мы приближаемся къ концу, несоотвѣтствія хронологическихъ данныхъ и различныхъ событій повергаютъ насъ все въ большее недоумѣніе. Въ чемъ же дѣло? А просто въ томъ, что это не одна книга, а двѣ, написанныя одна послѣ другой съ большимъ промежуткомъ времени. Ученые пришли къ тому заключению, что Исаія 8-го вѣка составилъ только первыя 39 главъ, тогда какъ остальныя 27 были написаны пророкомъ, жившимъ во времена Вавилонскаго плѣненія почти на 200 лѣтъ позже.

f) Немного дальше мы находимъ пророческое писаніе, именуемое книгой Данівла. По общераспространенному мнёнію его относять къ періоду времени между 607 и 534 г. г. до Р. Х., но ученыя изсяёдованія показывають намъ, что эту книгу почти съ полной достовёрностью можно отнести приблизительно къ 170 г. до Р. Х.

g) Приведемъ послёдній, но самый важный примёръ. Первыя пять внигъ Библін называются внигами Монсея, или Пятикнижіемъ. Онв между прочимъ содержать совершенно выработанный сводъ законовъ, касающихся организація еврейской націи и совершенія религіозныхъ обрядовъ. Читая Пятикняжіе, намъ съ перваго поверхностнаго взгляда важется, что Монсей итйствительно написаль этоть кодексь законовь, и что общественное устройство и культъ евреевъ дъйствительно были организованы по этому предначертанному плану. Съ этой же точки врёнія мы продолжаемь читать остальную часть Веткаго Завѣта и стараемся понять ее. Но туть мы на каждомъ шагу наталкиваемся на недоразумёнія. По мере того, какъ мы читаемь, им замёчаемь, какь все спутивается и перемёшивается: нёть более ин порядка, ни послёдовательности историческихъ событій, ни роста, ни прогресса. Прочитавъ такъ называемыя пять книгь Монсся, въ которыхъ духовное и гражданское управление описывается уже вполив установившимся, мы переходных къ историческимъ книгамъ Іисуса, Судей и Самунла. Книги эти описывають жизнь парода 800 лёть послё того, какъ было организовано управление по Моисеевымъ Законамъ. Но, къ удивлению нашему, мы не находниъ и следовъ такой организаціи. Сначала и до конца всего длиннаго періода Судей ин едва ли видних что-нибудь, вроив политическаго и церковнаго хаоса. О государственномъ устройствѣ, почитаемомъ священнымъ и обязательнымъ иля всёхъ, нётъ и помину. "Законъ Господа" представляется не писаннымъ забономъ, но живымъ словомъ, пребывавшимъ въ сердцахъ и на устахъ людей. Священники вмёсто того, чтобы быть всемогушими, имбють лишь незначительную власть. Власть сосредоточилась въ рукахъ главъ отлёльныхъ семей и племенъ. наблюдавшихъ за культомъ и назначавшихъ и низдагавшихъ сващениновь по своему усмотрёнію. Идея теократическаго строя, описанная въ книгахъ Исходъ и Левить, какъ видно, не привилась ни въ кому. Читаемъ дальше и видимъ, какъ появляются первые слёды гражданскаго порядка; разрушенныя племена начинають стягиваться вибств, преимущественно въ вилахъ самозащиты противъ общихъ враговъ: гражданскіе законы замёняють все болёе и болёе право сильнёйшаго. Малопо-малу народъ объединился настолько, что явилась необходимость въ царской власти. Тогда установилась наслёдственная монархія, управляемая одной, а затёмъ двумя династіями въ продолжение нъсколькихъ столътий. Но во все это время нътъ и тёни того теократическаго управленія, которое якобы было организовано Моисеемъ, нѣтъ ни одного указанія на то, чтобы вто-нибудь зналь о законодательстве, изложенномъ въ книгъ Левить. Такимъ образомъ эта идея утвердившагося государственнаго порядка только сбиваеть нась съ толку.

Переходимъ къ позднёйшему времени, времени первыхъ пророковъ, но положеніе все то же. Передъ нами писанія нѣкоторыхъ изъ этихъ пророковъ, но мы не находимъ въ нихъ и намека на Левитскій законъ; напротивъ, всѣ они написаны такъ, какъ будто бы и не существовало никакихъ подобныхъ законовъ.

Даяће мы доходимъ до періода еврейской исторіи, слёдующаго за Вавилонскимъ плёненіемъ, и передъ нами внезапно появляется Левитская система. Начиная съ этого времени писанный законъ Монсея пріобрётаетъ значеніе авторитета, къ которому обращаются во всёхъ случаяхъ; все начипаетъ вращаться вокругъ священниковъ и левитовъ. Говоря языкомъ корана, евреи отнынё становятся "народомъ Книги", и религіозный культъ съ его жертвами всесожженія и искупительными жертвоприношеніями, его обрядами очищенія и постами, съ его празднествами и шабашами, строго соблюдаемыми по всёмъ предписаніямъ закона, становится главнымъ дёломъ жизни.

Какъ же объяснить все это ? — Объяснение одно: Левит-Сандорландъ. 4 скій законь не могь быть дань еврейскому народу Монсеемь; настоящее время его происхождения относится въ періоду более повднему, приблизительно во времени Вавилонскаго плененія. Это отврытіе, важнійшее изь всіхь, сліданныхь библейской вритикой последняго столётія, является какь бы ключемь. отврывающимъ намъ истинный смысль Ветхаго Завёта. При первомъ своемъ появления эта революціонная идея, конечно, не преминула вызвать самый горячій отпорь со всёхъ сторонь. Но постепенно передовые ученые Германів, Голландів, Франпін. а затёмъ и Англін. и Америки были принужлены признать ся справедливость, и теперь сдва-ли найдется хотя одинь извёстный ученый, который рёшился бы отрицать се. Литература о Ветхомъ Завётв — введеніе въ нему и экзегезись\*) быстро переработывается въ свётё этой блестящей мысли. которая иля изученія Ветх. Завёта безь сомнёнія является такой же важной, какъ и Ларвинова илея о переживания намболѣе приспособленнаго, или Ньютонова идея о тяготѣніи въ области физическихъ законовъ. Путаница, царившая на протяжени исторіи всего Ветхаго Зав'вта и превращавшая всё библейскія писанія, начиная съ книги Бытія до книги Малахін, въ одно сплошное недоразумъніе, - уже начинаетъ разъясняться. Какъ только ин отрешились отъ традиціоннаго взгляла. булто Левитскіе законы были написаны во время исхода и съ самаго начала исторіи еврейскаго народа, -- такъ мы увиділи порядовъ, послёдовательность, рость и прогрессь; увидьли, что вполнѣ выработанная церковная система поздеѣйшаго ічланзма появилась на свёть только тогда, когда для нея созрёль народь, благодаря причинамь, которыя мы можемь ясно проследить въ его исторіи. Теперь іудаизмъ занялъ свое место среди другихъ религій человѣчества, вакъ извѣстная ступень религіозной эволюціи, и мы можемъ понять значеніе Ветхаго Завѣта.\*\*)

\*) "Экзегезисъ" значитъ "толкованіе". (Прим. nep.) \*\*) Профессоръ Pfleiderer такъ сопоставляетъ старый, традиціонный взглядь на исторію народа изранльскаго, - признающій, что Левитскіе законы исходили оть Моисея и что авторитеть ихъ признавался еврейскимъ народомъ съ самаго начала его пребыванія въ Палестинѣ, — съ новымъ взглядомъ, считающимъ эти законы продуктомъ позднѣйшаго развитія:

Переходя въ Новому Завъту ми видимъ, что здёсь, какъ и въ Ветхомъ Завътв, книги расположены въ неправильномъ хронологическомъ порядкъ. Для илиостраціи приведемъ два или три примъра:

а) Писанія Новаго Завёта въ настоящее время печатаются въ такомъ порядкѣ, что первымъ помѣщены евангелія. Хронологически они должны бы быть помѣщены значительно дальше.

b) Пославіять Павла теперь отведено мѣсто во второй половинѣ Новаго Завѣта. Но они были написаны раньше всѣхъ остальныхъ новозавѣтныхъ книгъ н, слѣдовательно, по хронологическому порядку должны бы стоять въ началѣ.

с) Евангеліе, называемое отъ Іоанна, слёдуетъ непосредственно за Матебемъ, Маркомъ и Лукой, но настоящее мъсто его, по всей въроятности, въ концъ Новаго Завъта.

d) Затёмъ мы въ самомъ концё находимъ странную книгу, принадлежность которой къ Библів всегда считалась весьма сомнительной. Это Откровеніе вли Апокалипсисъ. Эта книга, — если только ей вообще суждено остаться въ числё библейскихъ писаній, — во всякомъ случаё не сохранить за собой своего теверешняго мёста, такъ какъ всё библейскіе критики согласно утверждаютъ, что она не была написана позже другихъ новозавётныхъ книгъ.

"Тамъ (согласно старому взгляду), говорить онъ, мы имѣемъ передъ собой съ начала до конца (еврейской исторіи) рядъ загадовъ и психологическихъ и историческихъ непослёдовательностей; здёсь (т. е. въ свётё новаго взгляда) все становится понятнымъ. Передъ нами послёдовательное развитие аналогичное исторіи всёхъ другихъ народовъ; мы видимъ постоянное согласіе и плодотворное взаимодействіе внёшнаго хода историческихъ событій и внутренняго развитія религіознаго самосознанія; и хотя исторія еврейскаго народа и не представляеть собою непрерывнаго прогресса целаго народа, она все же является упорной борьбой его лучшихъ представителей высшей истины противъ тупой массы, борьбой, въ которой такъ драматически чередуются успѣхи и пораженія, но въ которой сами неудачи только способствують развитию идеи и очищению ся отъ всего того. что первоначально затемняло ес. Такова исторія человічества, удивительная и исполнениая божественнаго откровения, но въ то же время нигда не прерываемая чудесами или внезапными непонятными переходами." (Development of Theology, стр. 274.)

Этимъ цвойнымъ недостаткомъ хронологическаго и логическаго порядка — ибо тутъ отсутствуетъ какъ тотъ, такъ и другой — страдаетъ весь или почти весь Новый Завётъ, что производитъ значительную путаницу.

Это факть, съ которниъ мы должны освоиться прежде всего, иначе мы не будемъ въ состоянія понять Новый Завѣть, какъ не были бы въ состояніи понять Ветхій Завѣть, не признавь и въ немъ того же отсутствія порядка. Къ счастью, библейская критика въ своемъ изслѣдованія какъ того, такъ и другого, проявила настойчивость и проницательность не останавливающуюся на предъ какими препятствіями. Въ результатѣ она не только разрушила ложные старые взгляды, но сдѣлала многое для выработки новаго лучшаго пониманія. Наконецъ намъ данъ истинный порядокъ, въ которомъ были написаны книги Новаго Завѣта. Порядокъ этотъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ установленъ, правда, еще не съ полной достовѣрпостью, но, по крайней мъ̀рѣ, съ большой и все возрастающей вѣроятностью.

Знавія эти при изученія Новаго Завёта имёють неоцёненную важность. Они составляють какь бы ключь ко всёмь безчисленнымь недоразумёніямь и затрудненіямь, встрёчаемымь въ Новомь Завётё. Благодаря этому ключу является порядокь и послёдовательность въ Новомь Завётё подобно тому, какь это было раньше съ ветхозавётными писаніями. Мы снова находимся въ мірё, подчиненномъ закону причивности. Теперь мы можемъ открыть какъ строгій порядокъ въ ходё событій, такъ и логическую послёдовательность въ развитіи воззрёній на всемъ протяженіи этого періода, писанія котораго раньше представляли такой непроходними лабиринть.

И только теперь въ первый разъ сдёлается для насъ поелтнымъ происхожденіе Новаго Завѣта и христіанства.

## ٧.

# Пятикнижіе: было ли оно написано Моисеемъ?

Если мы вернемся къ началу нашей Библіи, мы въ ней прежде всего найдемъ книгу Бытія, составляющую первую часть такъ называемыхъ "пяти книгъ Монсея". За ней слъдуютъ остальныя 4 книги, а именно: Исходъ, Левитъ, книга Чисгъ и Второзаконіе, — называемыя также, "Второй", "Третьей", "Четвертой" и "Пятой книгой Монсея". Если мы перенесемся во времена Інсуса, мы узнаемъ, что евреи объ этихъ пяти книгахъ говорили какъ объ одной, называя ихъ Закономъ, или Тора-За одно или два столётія до Р. Х. книги эти были переведены на греческій языкъ и тогда онѣ получили названіе "Пятикнижія". Именемъ этимъ онѣ часто обозначаются и въ наше время. Но какимъ бы именемъ мы ни называли ихъ, онѣ, какъ въ понятіяхъ массы, такъ и въ обыкновенномъ изданіи Библіи, всегда тёсно связаны съ именемъ Моисся.

А такъ какъ онѣ приписываются перу великаго еврейскаго законодателя и трактують о событіяхь глубокой древности, даже о самомъ сотворени міра, то онъ вполнъ естественно почитаются древнъйшими священными книгами и помъщаются въ самомъ началѣ Библін. Но, какъ мы уже упомянули въ предылушей главь, представление это совершенно дожно: произведенія эти, какъ сказано, не только не были написаны Моиссеемъ, но появились много стольтій посль его смерти. Это отврытіе такъ противоръчить общепринятому взгляду, такъ поразительно по своей смелости, такъ революціонно по своимъ послёдствіямъ, что намъ необходимо хоть вкратив объяснить тв основанія, на которыхъ оно построено. Какъ сказано, этотъ взглядъ получилъ право гражданства среди лучшихъ библейскихъ критиковъ всего міра; и не потому, чтобы вто-нибудь предрѣшилъ, что такъ должно быть, а потому, что медленное, но терпѣливое и благоговѣйное изученіе Библіи въ теченіе цёлаго стольтія отврыло такую подавляющую массу фактовь, ведущихъ къ одному и тому же заключению, что наконець признание вывода, вытекающаго изъ нихъ, сделалось неизбежнымъ. Въ подтверждение выпесказаннаго мы приведемъ слова профессора Іэльскаго (Yale) университета, Джорджа Т. Лэддъ (Ladd), очень осторожнаго и консервативнаго писателя, котораго едва ли можно заподозрить въ преувеличении. Въ своемъ послѣднемъ произведеніи о Библіи профессорь Лэддь говорить: "За очень немногими исключениями въ нъкоторыхъ мъстахъ, и почти безъ исключенія въ тёхъ містахъ, гдё Ветхій Завёть изучается съ наибольшей свободой и широтой пониманія, ученый мірь отрішился отъ древней традиціи, будто Пятикнижіе въ его настоя-Моисеемъ".\*) Есть, шемъ вилѣ было составлено 60-

\*) "What is the Bible?" crp. 299 - 300.

нечно, ретроградное "правовъріе", которое съ негодованіемъ начинаетъ бить въ набатъ, какъ только что-нибудь грозитъ поколебать устарълые взгляды, и которое упрямо отказывается идти впередъ. Но этого и слъдовало ожидать. Подобный отпоръ встръчаетъ на своемъ пути каждое движеніе впередъ; такъ было въ прошломъ, такъ, въроятно, будетъ и въ будущемъ. И это не должно насъ смущать.

Вотъ вкратцѣ важнѣйшіе изъ фактовъ, на которые опирается новый взглядъ.\*)

\*) Критика Пятикнижія или Шестикнижія (многими учеными книга Іисуса относится къ одному разряду съ Пятикнижіемъ, и эти книги разсматриваются вмёстё подъ общимъ названіемъ Шестикнижія — Hexateuch) разрослась въ общирную литературу и представляетъ почти отдёльную науку. Размеры этой книги позволяють коснуться лишь вкратць наиболье важныхъ пунктовъ и заключений этой критики. Желающимъ познакомиться съ этимъ предметомъ более подробно укажемъ на нъсколько пънныхъ и легко доступныхъ сочиненій. На англійскомъ языкѣ нанлучшія по полноть, основательности и талавтливости сочиненія слёдующія: Kuenen, "Hexateuch", переводъ съ голландскаго и Wellhausen, "History of Israel", переводъ съ нѣмецкаго. Затѣмъ укажемъ на болѣе общирное по програмить сочинение Kuenen'a "Religion of Israel". Изъ краткихъ трактатовъ несравненнымъ по достоинствамъ произведеніемъ является статья "Pentateuch" въ Encycl. Britannica, принадлежащая перу Wellhausen'a. Профессоръ Драйверъ (Driver) B5 CBOEN RHNE'S "Introduction to the Literature of the Old Testament" посвящаеть Шестикнижію 150 страниць, написацныхъ безпристрастно и талантливо. "Book of Beginnings" R.Heber Newton'a популярное сочинение на ту же тему, написанное со знаніемъ дёла и интересно. Слёдующія сочиненія прослёживають исторію критики Пятикнижія: Pfleiderer, Development of Theology" (1890), Lichtenberger, "History of German Theology in the Nineteenth Century" (1899) H C. H. H. Wright "Introduction to the Old Testament" (1890). Br "Genesis of Genesis" W. Bacon'a есть прекрасныя главы объ аналыз документовъ, исторической критикв, анализе Пятикнижія; далбе въ этомъ же сочиненій перепечатаныепёликомъ три главные документа, лежащие въ основе всей книги Бытия; они напечатаны различными шрифтами, чтобы выдълить ихъ и облегчить сравнительное изучение ихъ. Подобное же сочинение озаглавленное "The Composition of the Book of Genesis" и принадлежащее перу Е. І. Fripp'а недавно было издано въ Англін. "The Documents of the Hexateuch" W. E. Addis'a - npenpacное сочинение въ томъ же родь, трактующее о всемъ ШестиНеосновательное преданіе. Мивніе, по которому Пятикнижіе составлено самимъ Монсеемъ, просто есть преданіе и притомъ довольно поздняго происхожденія и не имъющее никакого историческаго основанія. Профессоръ Робертсонъ Смитъ говоритъ, что преданіе это произопло отъ излагаемой Іоснфомъ\*) древне-еврейской теоріи, состоявшей въ томъ, что каждый вождь израильскаго народа по божественному вдохновенію долженъ былъ записнвать событія своего времени; такъ что вся священная исторія являлась какъ-би літописью, пополнаемой съ теченіемъ времени. Но этому описанію не отвічаетъ ни одна изъ частей Библіи, и Патикнижіе такъ же мало, какъ и другія.\*\*)

Въ самомъ Пятикнижии не содержится никакихъ указаній на авторство Моисся. Тотъ фактъ, что имя Моисся фигурируетъ въ заголовкахъ всёхъ пяти первыхъ книгъ англійской библін, еще не даетъ имъ права на это имя; ибо, какъ хорошо извёстно ученымъ, заголовковъ этихъ въ оригинальномъ текстё вовсе не было. Во всемъ Пятикпижіи мы не встрёчаемъ ни одного намека на то, чтобы эти книги, или хотя бы одна изъ нихъ, вышли бы изъ подъ пера великаго основателя еврейской націи. Нёкоторыя части ихъ, т. е. только отдёльные отрывки, вставленные въ книги, когда онѣ уже были составлены окончательно, — дёйствительно приписываются Моисею. Но и только. Нигдё не намекается на то, чтобы цёлая книга ими тёмъ менѣе всѣ пять книгъ принадлежали его

книжін. Въ книгѣ профессора Robertson Smith'a "Old Testament in the Jewish Church" есть цѣнныя главы, посвященныя Пятикнижію.

\*) Здвсь нивется въ виду еврейскій историкъ Іосифъ Флавій. (Прим. пер.)

\*\*) "The Old Testament in the Jewish Church", стр. 521. О находящемся въ Талмудѣ (Ва̀bà bàthra 14) утвержденін, что "Моисей написалъ книгу, носящую его имя, и отдѣли о Валаамѣ и Іовѣ", профессоръ Driver говоритъ: "Все это мѣсто очевидно лишено всякой исторической цѣнности. Оно не только принадлежитъ позднему періоду, но и самый характери. содержалія дискредитируетъ его "— ("Introduction to the Literature of the New Testament", стр. XXXIX). Критику преданія объ авторствѣ Моисея см. въ сочиненіи Bacon'a Genesis of Genesis," стр. 33 — 36. перу.\*) Правда, въ различныхъ частяхъ Библін встрёчаются ссылки на Законъ Моисся и на книгу Закона. Но изъ этого обстолтельства мы, по миёнію компетентийшимъ ученыхъ, вправё вывести только то заключеніе, что самое ядро заключающагося въ Пятикняжів законодательства принадлежало Моиссо, котя ми не можемъ сказать ничего положительнаго ни о размёрахъ, ни о томъ, насколько опредёленно оно было выражено. Монсей былъ какъ би исходной точкой органически сложившейся исторіи Израиля. Первичное законодательство, положившее начало опредёленной религіозной и національной жизни Израиля, несомиённо исходитъ отъ него.

Не естественно ли поэтому, что воспользовались его высокимъ авторитетомъ и для освященія всёхъ послёдующихъ законовъ, подобно тому, какъ воспользовались авторитетными именами Давида и Соломопа для освященія всёхъ псалмовъ и притчъ.\*\*) Перейдемъ къ доказательствамъ болёе положительнаго характера.

\*) Д-ръ Heber Newton въ своемъ сочинении "Book of the Beginnings" тщательно изслёдуеть этоть вопрось и резюмиучеть выводъ, къ которому онъ приходить, въ следующихъ словахъ : "Мы нашли, что изъ содержанія внигъ, какъ историческихъ, такъ и законоположительныхъ, все что приписывается перу Моисся, сводится къ следующему : краткій разсказъ о битвѣ въ Исходѣ (XVII. 8-13), перечень мѣсть, гдѣ израильтяне останавливались загеремь, въ книге Числъ (XXXIII, 3-49), Десятисловіе (Исходъ XXXIV, 28) и книга Второзавонія — вся или часть ся. Пятикнижіс, какъ целос, повидимому, сочинение анонимное. Этотъ фактъ самъ по себв уже должень считаться рышающимь. Ибо, если эти книги дыйствительно были написаны Моиссемъ, то мыслимо ли, чтобы онъ не засвидѣтельствоваль этого ? (Стр. 34 - 35). Профессорь Robertson Smith говорить : "Въ историческомъ разсказъ нигдъ не утверждается, чтобы онъ былъ написанъ Моисеемъ, а лишь отмечается время отъ времени, что Монсей записаль то-то и 10-то. (Исх. X-VII 04, XXIV. 4, XXXIV. 27; книга Числь XXXIII. 2; Brop. XXXI. 9, 22, 24)." (Old Testament in the Jewish Church, crp. 320). Профессоръ Driver говорить: "Въ Ветхомъ Завътъ составление Пятикнижія нигдъ не приписывается Моисею и даже не относится въ его времени." (Introduction to the Literature of the Old Testament," Crp. 117.)

\*\*) Въ объясненіе кажущагося намъ такимъ страннымъ обычая евреевъ принисывать всѣ свои законы Монсею профессоръ Robertson Smith говоритъ слѣдующее : "изъ раписй Мъста, изобличающія участіе позднийшихъ авторовъ въ составлении Пятикнижія. Все Пятикнижіе усвяно мъстами, доказывающими, что въ составлени его принимали участіе другіе позднёйшіе, чёмъ Монсей, авторы. Если мы обратимся къ Второзаконію XXXIV, 5 -- 6, мы тамъ найдемъ описаніе смерти и похоронъ Монсея. Это мъсто врядъ ли могло быть

исторія законодательства всёхъ народовъ извёстно, что при необходимыхъ измѣненіяхъ старыхъ законовъ обыкновенно прибѣгаютъ къ тому, что юристы называютъ юридической фикијей. Название это, пожалуй, можеть ввести въ заблуждение; ибо понцическая фикція не обманъ, а подчиненіе извѣстнымъ **УСЛОВНОСТЯМЪ. ЧТО ПОНИМАЕТСЯ ВСВМИ ВАИНТЕРЕСОВАННЫМИ СТО**ронами. Находять более удобнымь представить новый законь въ такой формв, которая позволяла бы смотреть на него какъ на неотьемлемую часть превняго законолательства. Такъ въ римской юриспруденціи предполагалось, что всякій законъ долженъ быть выводимъ изъ Закона Девнадцати Таблицъ (Maine, "Ancient Law", стр. 33 и слёд.), точно такъ же, какъ у евреевь считалось, что всё законы выводятся изъ учепія Моисея. Ни въ томъ, ни въ другомъ случав не имвли въ виду прибвгнуть ко лжи или обману. Цёль, преслёдуемая при этомъ, состояла лишь въ томъ, чтобы сохранить ненарушенной цёльность юридической системы .... При современномъ состояния общес: ва юридическія фивціи являются пріемомъ уже устарёлымъ; въ англійскомъ законодательствѣ онѣ уже давно представляють лишь антикварный хламъ. Но законъ Израилевъ былъ данъ древнему народу и имбль въ виду его практическія нужды; поэтому необходимо было придать ему ту форму, которая, какъ намъ прекрасно извѣстно, наиболѣе понятна примитивнымъ народамъ..... Въ Индіи, когда правительство проводитъ воду въ какую-нибудь деревню, мъстныя власти устанавливаютъ извѣстныя правила для пользованія ею и распредѣленія ея; но "правила эти не обосновываются на личномъ авгоритетѣ ихъ автора или авторовь; всегда существуеть извъстная фикція, согласно которой предполагается, что извѣстные обычаи, касающіеся распреділенія воды, существовали съ глубочайшей древности, хотя, въ дъйствительности, тогда еще и не думали объ искусственномъ снабжени водой." Точно также и новыя узаконенія, вошедшія въ сводъ Левитскихъ законовъ, приписываются Моисею, хотя, когда они были опубликованы, всё знали, что это невёрно, и хотя самъ Ездра говорить о нёкоторыхъ изъ нихъ, какъ объ установленіяхъ пророковъ." ("Old Testament in the Jewish Church," стр. 385—387). Профессоръ Той (Тоу) говорить: "Въ тв времена существовалъ обычай ссылаться на мудрость и авторитеть древнихъ мудрецовъ". (.,History of the Religion of Israel," crp. 67).

написано самимъ Монсеемъ; люди не дѣлають описаній своей собственной смерти и погребенія. Толкують это мѣсто такемъ образомъ, что Монсей написалъ о своей смерти впередъ, подъ вліяніемъ чудеснаго вдохновенія. Но такое объясненіе совершенно уничтожается смысломъ тѣхъ словъ, которыми оканчивается описаніе, именно: "и никто не знаетъ мѣста погребенія его даже до сего дня." До какого дня? Развѣ Монсей, описывая заблаговременно свое погребеніе, выразился бы такимъ образомъ: "м никто не знаетъ мѣста его погребенія даже до сего дня?" Очевидно, что писавшій эти строки, жилъ многимъ позже Монсея и что подъ словомъ "сегодня" онъ разумѣлъ то время, въ которомъ жилъ самъ, т. е. позднѣйшее время. Есть и другія мѣста въ Пятикнижіи, гдѣ употребляется то же самое выраженіе "до сего дня", что показываетъ, что и они также были написаны сравнительно поздно.

Въ описаніи перехода Израильскаго народа черезь пустыню встрѣчаются такіе историческіе пробѣлы, что совершенно немыслимо, чтобы оно было сделапо самимь вождемь этого движенія. Въ одномъ мѣстѣ, напримѣръ, пропущено 38 лѣтъ, какъ будто ихъ вовсе и не было. Мы отврываемъ вниту Числъ (XX, I) и читаемъ : "и припли сыны израилевы, все общество, въ пустыню Синъ въ первый мѣсяцъ, и остановился народъ въ Кадесь." И нъсколькими стихами дальше въ той же главъ (послё того какъ упоминаются два случая, проистедшіе въ Кадесь (ХХ, 22) ин читаемь: "И отправились сыны изранлевы изъ Кадеса, и пришло все общество въ горѣ Оръ." — Ничто не можеть быть проще и естествениве такого повествованія и ничто, повилимому не можеть быть связніве его. Но на самомъ дёлё мы вдругъ очутелись на 38 лёть позже, чёмъ были въ началё разсказа. Мы перескочили отъ 1-го ивсяца 3-го года послё Исхода въ 5-му месяцу 40-го года. Такимъ образомъ не только пропущено болве трети столётія, но пропущено это время между 2 стихами одной и той-же главы безъ малъйшаго намека на этотъ пропускъ, и это послъ тщательнаго перечисленія всёхъ остановокъ во время перехода Израильскаго народа въ Кадесь. Развѣ Монсей написалъ бы исторію своей жизни такимъ образомъ? Развѣ тотъ, кто самъ принималь участие въистории исхода, описаль бы ее съ такими пробелами ?

Въ книгъ Числъ XII, 3 попадается такое мъсто: "Монсей же быль человъкъ кротчайшій изъ всёхъ людей на земль." Похоже ли это мъсто на то, чтобы оно было написано самимъ Монсеемъ? Такъ ли говорятъ о себъ кроткіе люди?

Въ книгѣ Битія XXXVI, 31 говорится : "вотъ цари, царствовавшіе въ земль Экома прежде царствованія царей у сыновь израилевыхъ." Когда это написано? - Безъ сомнёнія, уже послѣ того, какъ были цари у сыновъ Израилевыхъ, и написать это могъ только вто-нибудь изъ знавшихъ объ этихъ царяхь. Конечно, это не могло быть написано во времена. Монсея, когда еще не только не было такихъ царей, но даже еще не мечтали о нихъ. Еслибъ мы теперь нашли какой нибудь исторический документь неизвёст но изъ какого времени, который заключаль бы въ себе описание какого-либо собития. предшествовавшаго президентству Авраама Линкольна въ Соеиненныхъ Штатахъ, то развѣ кто-нибуль могъ бы убѣдить насъ, что документъ этотъ былъ написанъ въ послёднемъ столётів? Упоминаніе президентства Линкольна само опредбляеть то время, раньше котораго онъ не могь быть составленъ. Такъ и упоминание о царяхъ израильскихъ свидѣтельствуетъ о томъ, что это место книги Битія не могло быть написано раньше, чёмъ царствовали эти цари, т. е. только 300 лётъ послѣ Монсея.

Въ книгѣ Бытія XII, 6 мы читаемъ въ связи съ тѣмъ, что разсказывается о поселеніи Авраама въ Палестинѣ, что "въ этой землѣ тогда жили хананен. Могло ни это мѣсто быть написано кѣмъ-нибудь другамъ, чѣмъ человѣкомъ, жившимъ послю того, какъ хананен покинули свою страну, т. е. послѣ Моисея ? Если мы въ какомъ-нибудь историческомъ сочиненіи прочтемъ слѣдующую фразу : "британцы тогда еще владѣли Новой Англіей", то не будемъ ли мы въ правѣ изъ этого вывести то заключеніе, что эта вещь была написана послѣ революпіонной войны, т. е. послю того, какъ Великобританія потеряла Новую Англію?

Такой же хронологическій указатель мы находимъ и въ книгѣ Числъ XV, 32. Разсказъ о человѣкѣ, собиравшемъ дрова въ день субботній, начинается словами: "когда сыны Израилевы были въ пустынѣ." Конечно это могло быть написано только послѣ того, какъ кончилисъ дни ихъ странствованія. Приведень послёдній прим'тръ: во Второзаконін XXXIV, 10 мы читаемъ: "и не было боле у Изранля пророка такого, какъ Моисей." Едва-ли нужно спрашивать, могло ли это м'есто принадлежать перу самого Моисея.

Изъ всёхъ мёстъ Пятивнижія, изобличающихъ позднѣйшія авторства, чёмъ авторство Моисся, мы привели только небольшое количество. Но главное и пріобрётающее все большую важность доказательство того, что принисываемыя Монсею книги не могутъ принадлежать ему, состоить въ томъ, что за послёднее столётіе, съ тёхъ поръ какъ библейская критака усовершенствовала свои методы и углубила свои изслёдованія, собрано множество фактовъ, указывающихъ на то, что Пятикнижіе есть компилятивный трудъ, или, точнёе, рядъ компиляцій болёе поздняго происхожденія, составленныхъ нато, что Пятикнижі есть компилятивный трудъ, или, точнёе, рядъ компиляцій болёе поздняго происхожденія, составленныхъ назъ писаній различныхъ эпохъ. Благодаря тщательнымъ изслёдованіямъ, ученые теперь въ состояніи прослёдить сплетеніе этихъ различныхъ документовъ точно такъ же, какъ можно прослёдить отдёльныя нити ткани.

Ученые всегда приходили въ недоумѣніе отъ многаго изъ того, что они находили въ Пятикнижіи. Такъ было съ Іеронимомъ, единственнымъ крупнымъ библейскимъ критикомъ, выдвинутымъ церковью первыхъ вѣковъ. Такъ было съ многими изъ нанболѣе ученыхъ протестантскихъ реформаторовъ XVI-го вѣка. Такъ было и съ многими еврейскими учеными различныхъ вѣковъ и позже съ христіанскими учеными, находившими все больше и больше затруднепій.

Мысль о томъ, что Пятикнижіе должно быть компилятивнымъ трудомъ, составленнымъ на основаніи болёе древнихъ документовъ, которые могутъ быть отличены другь отъ друга, впервые пришла въ голову Astruc'у, выдающемуся ученому профессору медицины въ Парижъ, въ 1753 году. Идея эта оказалась ключемъ, позволяющимъ разрёшить всё недоразумёнія.

Вотъ въ общихъ чертахъ тѐ элементы Пятикнижія, которые такъ затрудняютъ пониманіе его сложнаго характера:

1. Двойное и даже тройное повъствование тъхъ же самыхъ событий безъ всякой видимой причины для ихъ повторения. Таковое встръчается чаще всего.

2. Противорѣчія и историческія разногласія всякаго рода.

3. Різкіе переходы и перерывы въ повіствованія, замітные

и въ англійской Библін, но еще болье бросающіеся въ глаза. въ еврейскомъ оригиналь.

4. Внезапныя перемёны въ слогё, какъ будто бы говорило нёсколько человёкъ, при чемъ начало и конецъ различныхъ рёчей ничёмъ не обозначаются.

5. Непонятная смёна различных имень при обозначения Бога въ еврейскомъ текстё: здёсь на протяжения многихъ стиховъ и даже главъ — исключительное употребление слова Элонимъ, тамъ — спова Янее (Ленова),\*) а черезъ нёсколько страницъ снова — Элогимъ, безъ малёйшаго къ тому повода.

6. Законодательство, очевидно разсчитанное на более ранній и грубый періодъ, странно перемешанное съ законодательствомъ, явно разсчитаннымъ на более развитое и просвещенное время.

7. Религіозныя и нравственныя поученія, врядъ ли превышающія варварское пониманіе, политеистическія и фетишистическія представленія о Богѣ, бокъ о бокъ съ самымъ возвышеннымъ и чистымъ религіознымъ и нравственнымъ ученіемъ и понатіемъ о Богѣ.

8. Странная смѣсь древне-еврейскаго нарѣчія съ новѣйшимъ еврейскимъ языкомъ, анахронизмы, состоящіе въ томъ, что законы и событія, относящіеся къ XIV и XV вѣкамъ, изложены на языкѣ V столѣтія до Р. Х.

Всё эти трудности и противорёчія, сбивавшія нась сь толку и казавшіяся намъ совершенно неразрёшимыми, пока мы придерживались теоріи авторства Моисея, легко объясняются при новомъ ввглядё. И теперь намъ понятно, что всё они были неизбёжны для произведенія, составленнаго тёмъ способомъ какимъ составлено Пятикнижіе.

\*) Имя "leroва" неправильно. Настоящее произношенie этого имени, было, въроятно, Ягве. См. приложенie въ концъ "History of Israel" Ewald'a, т. II) принадлежащее перу Russel Martineau. Настоящее произношенie было утрачено вслъдствiе того, что имя это долго изображалось при помощи однъхь только согласныхъ (древвie евреи всегда пользовались при письмъ только согласныхи), такъ что со времененъ забыли, какія именно гласныя должны были добавляться при произнесеніи этого слова. Большинство наиболѣе авторитетныхъ ученыхъ признають правильнымъ произношенie Ягве.

# Пятикнижів; его разнородный характеръ и истинное происхожденіе.

Относительно происхожденія и образованія Пятивнижія теперь уже многое приведено въ извѣстность, хотя еще и не все. Что же достовѣрно извѣстно? По крайней мѣрѣ, слѣдующіе важнѣйшіе пункты :

1. Что Пятикнижіе есть произведеніе, состоящее изъ разнороднихъ частей.

2. Что оно по большей части составлено изъ различныхъ "документовъ."

3. Что эти документы можно прослёднть въ немъ почти съ начала и до конца.

4. Что важнёйшихъ документовъ, которые легче прослёдить, четыре.

5. Что Второзаконіе написано раньше, (а не позже, какь обыкновенно полагають), чёмь всё остальныя части Патикнижія.

6. Что законодательство, заключающееся въ Пятикнижін, по крайней мёрё въ той законченной формё, въ которой оно дошло до насъ, было составлено позже всего \*)

Теперь намъ слёдуеть разсмотръть главнымъ образомъ, къ какому именно времени относятся эти 4 документа. Что это за документы? Врядъ ли найдется какой-нибудь изъ первоклассныхъ самостоятельныхъ изслёдователей, который не прослёдилъ бы и другихъ дополнительныхъ элементовъ Пятикнижія, кромѣ этихъ четырехъ; нёкоторые даже утверждаютъ, что они открыли слёдъ 8-ми — 10-ти такихъ второстепенныхъ документовъ. Относительно этихъ послёднихъ между учеными еще не установилось полное согласіе. Но въ чемъ согласны всё ученые безъ исключенія, это то, что важнѣйшихъ документовъ, или составныхъ частей Пятикнижія — 4, и что всѣ остальные сравнительно не важны.\*\*)

\*) Со всёми этими положеніями согласны даже такіе консервативные ученые, какъ Delizsch и Dillman.

\*\*) Профессоръ С. А. Briggs говорить : "Насколько мнё извстно, на европейскомъ континентъ нътъ ни одного профессора Эти 4 документа различными учеными обозначаются различными именами.

Мы выбыраемъ слёдующія обозначенія, какъ накболёе употребительныя въ послёднее время, а именно: *Явистическій или Іеговистическій* (Jahvistic or Jehovistic) и Элогистическій (Elohistic) документы, *Второзаконіе* (Deuteronomic) и Священническій (Priestly) документъ, соотвётственно обозначаемые буквами "J", "Е", "D", "Р". Скажемъ нёсколько словъ о каждомъ взъ нихъ отдёльно.

Явистический или Іеговистический документь получиль это название вслёдствие того, что въ немъ для обозначения Божества почти исключительно употребляется слово "Яве" (Jahveh, Jahweh), или Ieroва. Документь этоть имветь много общаго съ Элогистическимъ ловументомъ. — такъ много, что ибкоторые выдающіеся ученые не ділають между ними различія. Лучше однако разсматривать ихъ каждый отдёльно и, помня ихъ существенныя сходныя черты, не забывать о томъ, что нанбольшая разница не между ними обонми, а между ними и слёдующими двумя — Второзаконіемъ и Священническимъ документами, особенно съ послёднимъ. Явистическій документь почти весь состоить изъ повёствованій. Онъ полонъ движенія и пействующихъ лицъ. Слогъ его живописенъ, и изображения жизни и характе ровъ — превосходны. Это наибоде интересная часть Пятикнижія. Она содержить множество этичесвихъ и религіозныхъ поученій, по они обыкновенно имѣютъ характерь естественный и простой, приложимый къ жизни, а не догматичный. На излюбленныхъ священныхъ мъстахъ авторъ

еврейскаго язика, который бы отрицаль върность анализа, разлагающаго Пятикнижіе на четыре отдъльныхъ главныхъ документа. Профессора еврейскаго язика въ Оксфордскомъ, Кэмбриджскомъ и Эдинбургскомъ университетахъ и тыторы многихъ теологическихъ колледжей также раздъляютъ этоть взглядъ. Весьма значительное число профессоровъ американскихъ университетовъ держатся того же мнёнія. Есть, правда, нёсколько профессіональныхъ ученыхъ, держащихся традиціоннаго взгляда; но они въ ничтожномъ меньшинствъ. Едва ли есть какой-либо другой научный вопросх, относительно котораго существовало бы большее согласіе между учеными, чъмъ относительно этого вопроса объ анализъ Шестикнижія." (Presbyterian Review, April, 1887, стр. 340).

останавливается особенно долго. Наиболёе антропоморфическія представленія о Богѣ встрѣчаются именно въ этой части Пятикнижія: таково, напримёрь, гулянье Бога по саду въ прохладѣ дня,<sup>1</sup>) его приходъ въ башнѣ, воздвигаемой людьми, чтобы смёщать ихъ языки,<sup>2</sup>) его встрёча съ Моиссемъ на ночлегѣ и стараніе убить его.<sup>3</sup>) его клятвы.<sup>4</sup>) раскаяніе<sup>5</sup>) и гнёвь.<sup>6</sup>) Это писаніе имёеть положительно ..пророческій" характерь и рёзко отличается оть ...свяшенническаго". Что касается времени его происхожденія, то мнѣнія нѣсколько различны. Обыкновенно его относять къ позднѣйшему времени, чъмъ Элогистическое писаніе, но Кюненъ и Вельгаузенъ считають его болёе раннимъ, и ихъ миёніе теперь является преобладающимъ. Согласно этому мнёнію, оно было написано между 850 и 750 г. г. до Р. Х., 7) авторомъ же его склонны признать одного изъ пророковъ южнаго царства Іулейскаго.

2. Названіе Элогистическаго документа происходить оть еврейскаго слова Elohim, почти исключительно употребляемаго вь этой части Пятикнижія для обозначенія Бога. Эта часть, какь и Явистическая, состоить главнымь образомъ изъ повъствованій<sup>8</sup>). Характеръ пророческій, хотя, быть можеть, и не вь такой высокой степени, какъ въ другихъ частяхъ Пятикнижія. Явыкь живой, содержаніе полное жизни и интереса; способъ изложенія болѣе объективный, чѣмъ въ Явистическомъ документѣ. Оба документа могуть быть названы исторической частью

<sup>1</sup>) Быт. III. 8.

<sup>2</sup>) Быт. XI. 7.

<sup>3</sup>) Исходъ IV. 24.

4) Быт. XXIV. 7.

5) BHT. VI. 6.

<sup>6</sup>) Исходъ IV. 14.

<sup>7</sup>) Reuss, H. Schulz, Dillman, Kittel, Riehm, Stade, Wellehausen, Киеnen и многіе другіе перворазрядные критики согласно утверждають это.

<sup>8</sup>) Однако же не вполнѣ. Законодательный элементъ (занимающій нанболѣе видное мѣсто въ Священническомъ кодексѣ) не вполнѣ отсутствуетъ и въ документахъ, принадлежащихъ перу Ісговиста и Элогиста. Можно даже сказать, что *древнъйшее* законодательство, изложенное въ Пятикнижін, *все ивликомъ* содержится въ этихъ документахъ. См. Исходъ XX, XXI— XXIII, XXXIV. Пятикнижія. Въ нихъ содержатся почтп всй разсказы книги Бытія и Исхода, столь любимые дітьми. Такъ какъ авторъ этихъ разсказовъ видимо отдаетъ предпочтеніе сівернымъ містностямъ и сівернымъ жителямъ Палестины, то изъ этого можно вывести заключеніе, что онъ долженъ былъ быть уроженцемъ сівернаго царства Израильскаго. Время составленія Элогистическаго писанія относится къ 800 — 750 г. г. до Р. Х.<sup>1</sup>)

3. Третье писаніе заключается въ книгѣ Второзаконія, которая критиками обозначается буквою "D". Оно отличается отъ другихъ документовъ тѣмъ, что все цѣликомъ находится въ одномъ мѣстѣ, тогда какъ цѣлость другихъ писаній была нарушена позднѣйшими издателями и компиляторами, и отрывки ихъ переплетаются съ другими матерьязами въ различныхъ мѣстахъ Пятикнижія. Составлено Второзаконіе, вѣроятно, между 650 и 629 г. г. до Р. Х.<sup>2</sup>) Это, безъ сомнѣнія, та самая книга, которую нашелъ священникъ Хелкія во время перестройки храма. — Преподнесенная и прочтенная царю Іосіи, она побудила его произвести ту великую религіозную реформу, которан описана въ ХХІІ и ХХІІІ главахъ 2-ой книги Царствъ и которая впослѣдствіи почти положила конецъ идолопоклонству іудеевъ. Такимъ образомъ книга эта составляетъ эпоху въ религіозной исторіи израильскаго народа.

При составлении Второзакония авторъ, очевидно, пользовался болбе древними источниками<sup>3</sup>); тёмъ не менёе трудъ его ско-

<sup>1</sup>) IIo Dillmann'y, Kittel'ю и Riehm'y въ 900 — 850 г. до Р. X.. IIo Wellhausen', Kuenen'y и Stade около 750 г. до Р. X.

<sup>2</sup>) Проф. Драйверъ (Driver) говорить: "если бы даже было ясно, что первыя четыре книги Пятикнижія были написаны Моиссемъ, то все же было бы трудно утверждать, что Моисей авторъ Второзаконія. Ибо, уже не говоря о замѣчательной разняцѣ въ стилѣ, Второзакопіе находится въ такомъ противорѣчіи съ Законодательствомъ Исхода, Левита, и вниги Числъ, что невѣролтно, чтобы авторомъ обоихъ законодательствъ могло бы быть одно и то же лицо." (Introduction to the Literature of the Old Testament, стр. 77). Составленіе Второзаконія относится Эвальдомъ, Киттемемъ, Робертсонъ-Смитомъ и Драйверомъ ко времени царствованія Манассіи (697 — 642 г.), а Рейсомъ, Кюненомъ, Вельгаузеномъ и Тойемъ (Toy) ко времени царствованія Іосіи (639 — 609 г.).

<sup>5</sup>) Мы ведѣли, что документы, составленные Іеговистомъ и Элогистомъ, существовали уже лѣтъ за 156 — 200 до этого

Сандерландъ.

5

рве должень быть отнесень въ оригинальнымъ, чемъ въ компилятивнымъ произведеніемъ, такъ какъ на немъ отпечатлёлся геній одного человѣка и въ немъ несравненно меньше перельлокъ и пополвеній. Чёмъ въ другихъ частяхъ Пятикняжія. Авторь этоть остался неизвёстнымь, но внига его свилётельствуеть, что это должень быль быть человёкь релнгіозный и просвёщенный, горячо сочувствовавшій пророкамь VIII вёка и ихъ аблу религіозной реформы. Книга написана съ большимъ уменіемъ и силой и местами положительно красноречива. Ел нравственныя и редигіозныя наставленія принадлежать къ возвышенныйшимъ поученіямъ Ветхаго Завыта. Особенно интересной она представляется въ томъ отношения. что она составляеть какь бы исходную точку двежения. завершившагося законодательствомъ Пятикнижія. Составленная скорѣе въ пророческомъ, чёмъ священническомъ духё, она тёмъ не менёе порония то церковное движение Израния, которое повело къ сосредоточению національнаго культа въ Іерусалимѣ, возвысило значение духовенства до небывалаго могущества, заставило нароль искать божественныя откровенія въ прошломъ и завершилось вполне выработаннымъ своломъ Левитскаго закона.

4. Священническій документь (",Р"), состоящій изъ такъ называемаго Священническаго Кодекса вмісті съ связанными съ нимъ историческими разсказами и другими добавленіями самый общирный и самый важный, и въ то же время несомиѣнно древнійшій изъ документовъ, вошедшихъ въ составъ Патикнижія\*).

Большую часть его составляеть Левитскій или обрядовий законь, выдаваемый за законь, данный Моиссемь на Синай. Все остальное въ немь подчинено этой главной части. Но она не могла быть изложена отдёльно; надо было снабдить ее

времени. Въроятно также, что около 800 или 750 г. до Р. Х. быль составленъ простой сборникъ гражданскихъ и религіознихъ законовъ. Есть указанія на то, что авторъ Второзаконія пользовался обонии этими источниками.

\*) Проф. Driver утверждаеть, что документь этоть "позднѣйшій изь источниковь, которыми пользовались при составления Шестикнижія," и что онь относится "приблизительно въ періоду плёненія Вавилонскаго" ("Introduction to the Literature of the Old Testament," стр. 129.) подходящимъ введеніемъ и дать ей извёстную историческую рамку. Поэтому-то писаніе это начинается краткимъ очеркомъ исторіи міра или, вёрнёе, предковъ еврейскаго народа отъ Адама до Моисея. Въ немъ мы находимъ те длинивища таблицы Пятикнижія, которыя такъ утомляють читателя и такъ смущають историка. Въ этоть вступительный разсказъ введены различные частные законы или "завёты", пріуроченные къ наиболёе выдающимся эпохамъ, какъ напримёръ : почитание субботняго дня (при сотворения міра), законъ о кровопролити, данный Ною, (вн. Бытія IX), обрёзаніе (Бытіе XVII), праздникъ Шасхи (Исходъ XII) и т. д., воторые составляють вакь бы предвестниковъ великаго договора на Синав, увенчавшаго собою все законодательство. За вступительной частью слёдуеть длинное синайское законодательство, занимающее вторую половину Исхода, весь Левитъ и большую часть книги Числь; и въ заключеніе повіствованіе о предпологаемомъ распреділения по жребір Ханаанской земли различнымъ племенамъ Израиля и исторія завоеванія страны, солержащаяся въ концькниги Числь и въ книгь Інсуса Навина.\*)

Этоть до мелочей разработанный и страшно растянутый Священническій документь (какь самый сводь, такь и пов'яствованія) вь высшей степени сухь по изложенію. Вь немь нівть ни поэзія, ни жизни. Онъ многословень, искусственень, полонь повтореній и скучень — особенно сводь законовь. Его историческая часть всеціло основана на данныхь, заниствованныхь изь документовь "Ј" и "Е"; но, подвергнутыя новой обработкв, пов'яствованія эти теряють всю свою образность, естественность и жизненность. Сначала и до конца въ разсказ'я пресл'ядуется одна ціль: показать божественное предначертаніе въ исторіи еврейскаго народа; предначертаніе это состоить въ учрежденіи еврейской теократіи согласно образцу, открытому Монсею на Синав. Когда и гдб было составлено Священническое писаніе? Оно несомнівню сложилось только постепенно. Мы имѣемь

<sup>\*)</sup> Книга Іисуса Навина органически связана съ Пятикнижіемъ. Три главные документа "J", "Е" и "Р", лежащіе въ основѣ Пятикнижія, проходять черезъ всю книгу Іисуса; въ виду этого среди ученыхъ все болѣе и болье замѣтва тенденція разсматривать первыя шесть книгъ Ветхаго Завѣта подъ одной рубрикой, подъ общимъ названіемъ "Шестикнижска".

неопровержимыя доказательства того, что надъ его составленіемъ потрудились не мало головъ и сердець, какъ прямымъ, такъ и косвеннымъ образомъ. Благодаря толчку, данному Второзаконіемь религіозному развитію Израильскаго народа, развитіе это, какъ мы уже видбли, не остановилось, а пошло далѣе по новому направлению. Следующему поколению евреевъ пришлось пережить плёненіе Вавилонское, благодаря которому еще болве возвысилось значение священниковъ. Священники въ то время уже были хранителями многихъ устныхъ преданій, цёльюкоторыхъ было устройство религіозной и гражданской жизна народа, его частнаго в публичного богопочитания. Предания эти всёми считались священными и воплощеніе ихъ въ письменнуюформу было только вопросомъ времени. Священники были увепены. что они сумбють развить заключающіеся въ нихъ зачатки церковнаго ритуала, твих болёс. что чувствовалась лайствительная потребность въ болве организованномъ религіозномъ. культв, такомъ культв, который бы могь служить истиннымъ выраженіемь объединяющей вёры и глубокой религіозной жизни еврейскаго народа. Въ достижении этой цёли и заключается

Местомъ составления Священническаго документа - если не всего, то, по крайней мёрё, большей части его - несомнённо быль Вавилонь. Пророкь и священникь Іезекіиль, быть можеть. не имблъ ни какого прямого отношенія въ этому произведенію; но его видение возстановленнаго Іерусалимскаго храма съего выработаннымъ церковнымъ культомъ, сложившейся Торой пли Закономъ и его новой славой, возвъщенное приблизительно на 14-омъ году плёненія, (въ 572 г. до Р. Х.) должно было послушить сильнымь толчкомь для составления Священнического свода. Все это писание (какъ самый сводъ законовъ, такъ и его историческое повёствованіе), вёроятно было составлено цёлой школой священниковъ (предвъстниковъ позднъйшихъ книжниковъ) возникшей въ Вавилон в вскор в посл в Іезекіиля. Сколько времени имъ нужно было, чтобы покончить этотъ трудъ, намъ неизвёстно. Мы достовёрно знаемъ лишь то, что онъ уже былъ оконченъ во время Ездры, вавилонскаго священника и книжника, пришедшаго въ Герусалимъ изъ Вавилона во главѣ цѣлаго отряда ревностныхъ евреевъ въ 444 году. Намъ повъствуютъ, что, собравь вокругь себя большую толпу, Ездра изо дня пь

главный смысль новаго движенія.

день читаль "Новую книгу Закона", называемую "Закономъ Бога", или "Закономъ Моисся", и что вслёдъ затёмъ собраніе, побуждаемое къ тому Ездрой, произнесло торжественный обётъ слёдовать одному этому закону. Книга эта, впервые обнародованная среди евреевъ, безъ сомнёнія и была Священническимъ документомъ\*).

Соединеніе всѣхъ четырехъ писаній въ одно.

Посят того какъ мы описали происхождение и характеръ каждаго изъ 4-хъ писаний Пятикнижія въ отдёльности, намъ остается прибавить нёсколько словъ о томъ, когда и какимъ образомъ они были соединены въ томъ видё, въ какомъ они дошли до насъ.

Полагають, что двё древнёйшія рукописи — Явистическая и Элогистическая въ теченіе долгаго времени (быть можеть столётія или двухь) циркулировали каждая отдёльно, подвертаясь различнымъ видоизмёненіямъ. Около 620 г. до Р. Х., приблизительно въ то время, когда сложилось Второзаконіе, эти два писанія, вёроятно, слились въ одно. Нёсколько позже — быть можеть, въ слёдующемъ уже поколёніи — къ этимъ двумъ слившимся писаніямъ присоединилось еще Второзаконіе\*\*), и писанія эти были пущены въ обращеніе уже въ видё "вполнё законченной пророческой компиляціи." Это было приблизительно въ самомъ началё Вавилонскаго плёненія, когда началъ складываться Левитскій Законъ.

Священническое писаніе (полный Левитскій кодексь и историческая рамка, въ которую онъ вставлень) складывалось посте-

\*) Подробное изложеніе аргументовь, приводимыхъ въ пользу отнесенія Священническаго документа во времени плененія вля, въ боле позднему періоду, можно найти въ главахъ I — V и VIII вниги Wallhausen'а "History of Israel". Боле враткое изложение того же вопроса содержится въ статьё "Pentateuch" (принадлежащей перу Вельгаузена) въ Encycl. Brit.; см. также соч. проф. Robertson-Smitha "Old Testament in the Jewish Church" гл. XII.

Подробный анализъ всёхъ четырехъ документовъ есть въ соч. проф. Driver'а "Introduction to the Literature of the Old Testament," стр. 109 — 159.

\*\*) Ќъ Второзаконио къ тому времени было добавлено предисловие и приложение. пенно въ прододжение Вавилонскаго плёнения и слёдующаго за нимъ столётия. Прослёдить отдёльныя ступени образования этого документа довольно трудно, но въ 444 году онъ, уже въ вполнё законченномъ видё, былъ обнародованъ Ездрой подъ названиемъ Новой Книги Закона.\*)

Теперь для приданія Пятикнижію окончательнаго вида оставалось одно: присоединить Новую Книгу Закона — Сеященническое писаніе — къ болёе древнему, компилятивному Пророческому писанію, состоявшему изъ документовъ "Ј", "Е" и "D". Эта новая компиляція вёроятно была работой самого Ездры; если же не его, то кого-нибудь, слідовавшаго вскорё за нимъ. Послё этого и еще нёкоторыхъ маленькихъ измёненій Пятикнижіе наконецъ получило въ существенныхъ чертахъ ту форму, въ которой оно дошло и до насъ.

Изъ всего этого видно, что Пятикнижіе представляеть взъ себя какъ бы резюме всей религія древняго Израиля. Оно не было написано Монсеемъ. Авторъ его, какъ и многихъ другихъ книгъ Ветхаго и Новаго Заввтовъ, остался неизвёстнымъ. Но строеніе его такъ сложно, оно сложилось такъ медленно и постепенно, подвергалось столькимъ измѣненіямъ, прошло черезъ столько рукъ и испытало на себё столько различныхъ вліяній, что мы едва ли вообще можемъ говорить о его авторахъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ мы понимаемъ авторство въ наше время.

## Время обнародованія книгъ: Бытія, Исхода, Левита, Числъ и Второзаконія.

Можно сказать почти съ достовёрностью, что книга Бытія, Исходъ, Левитъ и книга Числъ получили свою настоящую форму за 4 или 4<sup>1</sup>/2 столётія, а Второзавоніе приблизительно за 6 столётій до Р. Х. Но это само по себё не имёетъ большого значенія и даже можетъ ввести въ заблужденіе, такъ какъ ми должны помнить, что во всёхъ этихъ книгахъ много заимствованій изъ источниковъ болёе древнихъ, чёмъ онѣ, на цёлыя столітія. Въ нихъ собраны еврейскія преданія самыхъ раннихъ временъ, даже временъ предшествовавшихъ Монсею, какъто : идилическіе разсказы объ Авраамѣ, Исаакѣ и Іаковѣ; описанія

<sup>\*)</sup> Heem. VIII - X.

сотворенія міра и первыхъ судебъ человѣческаго рода, быть можеть, заимствованныя у Вавидонянъ во время плененія; повъствованія - отчасти историческія, но по большей части легендарныя — объ освобождени евреевъ отъ египетскаго ига и ихъ чудесномъ переходъ въ Обътованную страну и пр. Вперемёшку съ ними попадаются краткія древнія собранія законовъ, нивющія важное историческое значеніе, какъ-то : "Десятисловіе" (Исх. XX), "Книга Завёта" (Исх. XX — XXIII) и Малая книга Завёта (Исх. XXIV) и множество позднёйшихъ законовъ, свидетельствующих о религозномь развити израильскаго народа на протяжение многихъ вёковъ. Множество люлей различныхъ странъ и различныхъ временъ принимали участие въ составленін этого произведенія, а такъ какъ Моисей почитался ве-**ЛЕКИМЪ ЗАКОНОДАТЕЛЕМЪ СВРЕЙСКАГО НАДОДА.** ТО ВЕСЬ ЭТОТЪ ТРУДЪ быль приписань ему одному. Правь поэтому профессорь Той, (Toy), говоря о Пятикнижіи : "оно совровишница израндьскихъ предавій и законовъ. Каждое пов'єствованіе и каждое собраніе законовъ носять на себе отпечатокь того времени, въ которое они произошли; а всё вмёстё составляють какъ бы панораму резигін изранльскаго народа."\*)

£

#### VII.

# Еврейскія легенды и исторія: происхожденіе историческихъ книгъ Ветхаго Завѣта.

Такъ какъ въ Пятикнижін содержится много историческихъ элементовъ, оно нёкоторыми учеными причисляется къ историческимъ книгамъ Библін. Но мы сочли болёе цёлесообразнымъ разсматривать его отдёльно; во-первыхъ, потому, что оно представляетъ собою нёчто цёльное, неразрывное; во-вторыхъ, потому, что преобладающій элементъ въ немъ все-таки не историческій, а законодательный; и въ третьихъ, потому, что при изученіи его мы наталкиваемся на самые трудные и рёшающіе вопросы изъ всёхъ, связанныхъ съ критикой Ветхаго Завѣта. Вопросы эти поэтому требуютъ болёе тщательнаго и подробнаго изученія, чёмъ всё историческія и даже всё остальныя книги Ветхаго Завѣта. Какъ уже было упомянуто, мы

<sup>\*) &</sup>quot;History of the Religion of Israel," crp. 91 - 92.

увиднить при дальнъйшенъ изложении, что открытие сложнаго состава Пятикнижия и позднъйшаго происхождения священническаго законодательства есть тотъ ключъ, который поможетъ намъ разобраться въ значении всего содержания Библия.

Легендарное основаніе всякой древней исторіи.

Исторію всякаго древняго народа можно прослёдить до тёхъ поръ, покуда она не погрузится въ туманное царство преданій, легендъ и мноовъ. Мы знаемъ, какъ это върно относительно исторіи грековь и римлянь. Гроть въ своемь предисловін къ исторія Греціи говорить : "Я описываю древнайшія времена такими, какими оне отразились въ чувствованіяхъ и в'врованіяхъ первыхъ грековъ, изучивъ ихъ единственно по ихъ легендамъ и не задаваясь цёлью опредёлить, насколько они достовёрны въ историческомъ отношения. Если читатель осудить меня за то, что я не помогаю ему опредълять это - если онъ спросить меня, почему я не отдергиваю занавеса, скрывающаго картину, - я отвёчу ему словами живописца Зевксиса, которому быль поставлень тоть же вопрось: "Занавёсь и есть картина". То, что мы теперь читаемъ, какъ позвію или легенду, нѣкогда было подлинной исторіей, той единственной неподдівльной исторіей, которую только и могли понять и одбнить древніе греки".

Это же самое можно сказать не только о грекахъ, но и обо всёхъ древнихъ народахъ, въ томъ числё и «бъ евреяхъ. Еще очень недавно "призрачнымъ временамъ и лицамъ" древне-греческихъ мисовъ и легендъ, или, по крайней мёрѣ, значительной части ихъ, придавалось реальное историческое значение. И только со временъ Нибура стали отдёлять древне-римския легенды отъ римской истории. Лётъ сто тому назадъ разсказы о Ромулё и Ремѣ, старшемъ Брутѣ, Тарквинии и Гораци считались историческими разсказами, но теперь ни одинъ серьезный историкъ не смотрит. на нихъ иначе, какъ на легенды.

Подобная же перемъна быстро происходить и въ методъ изученія древне-еврейской исторіи. Лучшіе писатели дълають все большее и большее различіе между древнимъ легендарнымъ (и, можетъ быть, даже мисическимъ) и позднъйшимъ историческимъ періодомъ.

Кюненъ говоритъ, что не можетъ подлежать сомнѣнію, что

ветхозавётныя повёствованія о первыхъ судьбахъ изранльскаго народа имъютъ совершенно такое же значеніе, какъ и разсказы друших народовь, въ которыхъ они повъствуютъ о своей древней исторіи. Это значить, что какь въ тёхь, такь и въ другихъ. главный элементь лечендарный. Воспоминанія о великихъ людяхъ и важныхъ событіяхъ древности сохранялись потомствомъ. Передаваемыя изъ устъ въ уста, они мало-по-малу теряли свою точность и определенность и проникались чужлыми имъ элементами. Главныя характеристичныя черты, свойственныя легендамъ другихъ древнихъ народовъ, мы находимъ также и въ легендахъ изранлытянъ."\*)

## Какой древности достигаетъ достовърный историческій періодъ еврейскаго народа?

Кюненъ утверждаетъ, что послёдніе слёды историческаго періода еврейскаго народа теряются въ VIII, самое большее IX вѣкѣ до Р. Х. Не то, чтобы раньше этого времени не было никакихъ важныхъ историческихъ событій, но отъ этой болье ранней эпохи до насъ дошло очень мало достовърныхъ, положительныхъ свёдёній. Туть мы уже имёемъ дёло съ преданіемъ или, если и встрёчаются повёствованія другого характера, то они отрывочны и ничто не ручается за ихъ достовврность. Профессоръ же Той полагаеть, что мы можемъ считать достовърными и некоторыя библейскія повествованія, достигающія 1000 и 1200 г. г. до Р. Х.

Илія, Елисей, Соломонъ и Давидъ -- историческія личности.\*\*) Многіе разсказы о нихъ выдержали самую строгую научную вритику, въ другихъ же преобладающимъ элементомъ является легенда. То же следуеть сказать о Сауль, Самунле и почти всёхъ судьяхъ — Деворѣ, Гедеонѣ, Іефоаѣ, Самсонѣ и другихъ. хотя разсказъ о Самсонѣ, напр., такъ полонъ легендъ и миоовъ, что даже трудно сказать, что въ немъ есть историческаго. Інсусь Навинь и Монсей тоже историческія личности; но вь разсказахъ о завоевании вемли Ханаанской и Исходѣ много

\*) "Religion of Israel," т. І, стр. 22. \*\*) Илія выступаетъ къ качестве пропов'ядника около 900 г. до Р. Х. Начало парствованія Соломона относится приблизи-тельно къ 1000 г. до Р. Х., а Давида къ 1040 г.

легендарнаго. Хотя ученые уже до нѣкоторой стецени отдъляютъ вымысель отъ исторіи, имъ въ этомъ отношеніи остается сдѣлать многое.

Въ разсказахъ о временахъ, предшествовавшихъ Исходу,<sup>1</sup>) все туманно и неясно: передъ нами мелькаютъ, несомивино, исторические характеры и реальныя события, но, сколько би ми ни напрягали зрвние, ми не въ состояни отдълить, что въ нихъ дъйствительние факты истории и что — вымыселъ.<sup>3</sup>)

Но если изъ того, что эти превнайшие разсказы объ израильскомъ народѣ основаны главнымъ образомъ на легендахъ, мы выведеть то заключение, что они не имбють никакой цѣнности, — мы сдѣлаемъ большую ошибку. Правда, что они не имбють большого историческаго значения; но вбдь история не единственно цённая форма литературы. Поэзія, баллады, песни, легенды и преданія состявляють часто еще более драгоцённое наслёдіе народовъ, чёмъ ихъ лётописи. Поэмы Гонера дають намъ большее представление о жизни древнихъ грековъ. чёмъ самое точное изложение. -- оне раскрывають намъ внутренною жизнь народа со всёми его належдами и опасеніями. любовью и ненавистью, радостями и печалями, порывами, стремленіями, богопочитаніемъ, --- словомъ со всёми сокровениейшими мыслями и чувствами. И то же самое можно сказать и о легендахь Ветхаго Завёта. Оне составляють продукть и пережитокъ глубочайщихъ и священяййщихъ мыслей. чувствъ и вірованій тіхъ важныхъ древнихъ, віковъ когда еврейскій народъ закладиваль основание своей національной жизни и развиваль въ себѣ ту силу и тѣ правственныя качества, которыя впослёдствія должен были преобразовать редигію всего mipa.<sup>8</sup>)

<sup>1</sup>) Исходъ евреевъ изъ Египта при Монсей, въроятно, слъдуетъ отнести приблизительно къ 1330 г., а завоеваніе земли Ханаанской относится приблизительно къ 1300 г. На поляхъ общепринятаго англійскаго изданія Библіи событія эти неправильно отнесены къ 1491 и 1451 — 1427 г. г.

<sup>2</sup>) Cm. Knenen, "Religion of Israel", T. I rs. II; Bible for Learners", T. I, особенно гл. XI; Heilprin, "Historical Poetry of the ancient Hebrews" T, I, стр. 11 — 17 w crbg.; Ewald, "History of Israel", T. I, стр. 11 — 41 и слъд.

<sup>3</sup>) Собрапіе легендь о лицахь, описываемыхь въ Ветхонь Завізтів, завыствованныхь изъ небиблейскихъ источниковь,

## Библейская исторія подлежитъ той же критикѣ, какъ и всякая другая исторія.

Очень распространено то убѣжденіе, что исторія, заключающаяся въ Библін, совершенно отлична отъ всякой другой исторін. что она возникла въ такихъ особенныхъ условіяхъ, что къ ней не примѣнимо обычное мѣрило, и главное, что она, не въ прямфръ исторіямъ другихъ народовъ, совершенно свободна оть ошибокь и погретностей. Ученые однако не придерживаются этой теоріи. Консервативный проф. Дэниь (Ladd) говорить по этому, поводу: "Въ Бибдія нигив не предъявляется притязанія на ненограшимость или хотя бы только на то, что она свободнее отъ заблужденій, чёмъ другія историческія сочиненія. Не видно также, чтобы Богъ когда-либо открываль лодямь ходь и характерь тёхь собитій прошлаго, о которыхь У НИХЪ НЕ СОХДАНИЛОСЬ НИКАКИХЪ ПАМЯТНИКОВЪ ИЛИ ВОСПОМИваній. Что касается историческихъ фактовъ, то библейскіе авторы, повидимому, были въ полной зависимости отъ техъ же самыхъ источниковъ, которыми могли пользоваться и всѣ другіе историки. Событія и явленія своего времени они могли засвидетельствовать отъ себя. о другихъ узнавали отъ такихъ же очевидцевъ, какъ и они, о третьихъ до нихъ доходнан слухи. Наконецъ, существовали преданія устана и письменныя, повъствовавшія и событіяхъ давно прошедшихъ. Позднъйшіе писатели пользовались документами и книгами, написанными более ранними авторами. Словомъ, въ распоряжении библейскихъ историковъ были совершенно такіе же источники, какими пользовались всё древніе историки.\*)

можно найти въ соч. Baring-Gould'a "Book of Old Testament Legends". Греческія легенды см. въ "History of Greece" Grote'a, т. I-й. Наглядное объясненіе того, какныт образомъ зарождаются легенды, имъется во Введеніи къ соч. Маколея "Lays of Ancient Rome". О мненческомъ элементъ въ Библіи см. Goldziher, "Hebrew Mythology", а также главу "О мненческомъ элементъ въ Новомъ Завътъ" въ соч. д-ра Hedge'a "Ways of the Spirit". По общему вопросу о мненческомъ элементъ въ религіяхъ см. Clodd, "Childhhood of Religion", Müller, "Chips from a German Workshop", т. II, Tylor "Primitive Culture." т. I, Fiske, "Myths and Myth - makers"; Lang, "Myth, Ritual, and Religion"; соч. Сох'а и другія сочненная по мнеологія. \*) "What is the Bible?" стр. 227. Короче сказать: мивніе свободныхь оть всякихь предубѣжденій ученыхь относительно историческаго значенія Ветхаго Завѣта то, что онь содержить много вѣрныхь и пѣнныхь свѣдіній; что въ числё всѣхъ историческихь произведеній, дошедшихъ до насъ изъ древняго міра, мало такихъ правдивыхъ и достовѣрныхъ, какъ Библія: но что она въ то же время полна преданій и легендъ, выдаваемыхъ за историческіе факты и нерѣдко содержитъ фактическія ошибки; такъ что для опредѣленія того, что въ ней вполнѣ достовѣрно и что нѣтъ, мы принуждены прибѣгнуть къ тому же методу критическаго изслѣдованія и провѣрки, который мы примѣняемъ къ изучевію всѣхъ подобныхъ книгъ.

#### Историческія книги Ветхаго Завѣта.

Сдѣлавъ это краткое вступленіе, мы переходимъ къ изслѣдованію времени происхожденія и авторства ветхозавѣтныхъ историческихъ книгъ въ томъ порядкѣ, въ которомъ онѣ расподожены въ нашёмъ канонѣ.

За исключениемъ Пятикнижія, ихъ всёхъ 12. Сгрупированныя по содержавию, овъ распадаются на двъ серіи. Къ первой принацлежать семь первыхъ книгъ: Книга Інсуса Навина, Суней. Русь и четыре книги Парствь, а ко второй-последния пять: 1-я и 2-я вниги Паралипоменонь, Ездры, Неемін и Эсонрь. Первая серія сдёдуеть непосредственно за Пятикнижіемъ. Она продолжаеть Израильскую исторію съ того момента, на которомъ она обрывается въ книгахъ Числъ и Второзаконія, и доводить ее до разрушенія Іерусалима Новуходоносоромь и Вавидонскаго плёненія; такъ что въ этихъ 7 книгахъ, взятихъ вивств съ Пятикнижіемъ, мы находимъ последовательную исторію міра-или, скорбе, той части міра, въ которой самую видную роль играли израильтяне и ихъ предки,-начиная съ сотворенія міра и до плёненія. Вторая серія также ничинается разсказомъ объ Адамь. Соединивъ два отдаленные періода Адама и Давида посредствомъ генеалогическихъ таблицъ, она продолжаеть израильскую исторію довольно обстоятельно, но съ рѣпительнымъ предпочтенiемъ въ пользу духовенства, доводя ее до второго посѣщенія Нееміей Іерусалима въ 432 г. до Р. Х., т. е. до событій, случившихся на сто лёть повже Вавилонскаго плёненія. Такимъ образомъ мы въ 12 историческихъ книгахъ Ветхаго Завёта имёемъ двойное изложеніе израпльской исторіи, начиная съ сотворенія міра и до Вавилонскаго плёненія включительно.

### Книга Іисуса Навина.

Шестая кныга Библін и первая книга посл'в Пятикнижія. какъ мы уже упоминали, органически связана. Съ предшествующими цатью книгами. Въ ней можно прослёдить совершенно ясно 3 "составныя части Пятикнижія" — "J", "E" и "Р." Кромѣ того въ ней замѣтны слѣды позднѣйшей редакторской руки, ділавшей изміненія въ духі Второзаконія. Это послідняя книга "Шестикнижія". Она повествуеть о переходе изранльтянъ черезь Іордань, завоеваніи Палестины на западъ отъ Іордана, разділі страны между различными племенами и заключительныхъ событіяхъ жизни Іисуса Навина. Къ этой книги олнако слёдуеть относиться съ большой осмотрительностью, ибо намъ извъстно, благодаря многимъ позднъйшимъ доказательствамъ, что Палестина вовсе не была завоевана израцльтянами такъ окончательно въ такой ранній періодъ времени. Историческая ненадежность этой книги, по крайней мърв, даеть намъ то удовлетвореніе, что мы имвемъ основаніе считать страшныя избіенія женщинь и безпомощныхь дітей, которыя описываются въ ней съ такими подробностями, собызіями отчасти вымышленными. Книга эта есть позднъйшее произведение. основанное на болёе древнихъ преданіяхъ. Она была составлена приблизительно въ одно время съ Исходомъ и книгой Числъ. послѣ Вавилонскаго илѣненія, въроятнѣе всего, между 450 и 400 r.r. 10 P. X.

#### Книга Судей.

Книга Судей получила это названіе потому, что состоить главнымъ образомъ изъ описаній подвиговъ 12 — 13 героевъ — судей. Цѣль ея — издожить израильскую исторію на протяженіи 410 лѣтъ, начиная съ того момента, на которомъ останавливается книга Іисуса Навина. Но первыя повѣствованія ея въроятно лишь копіи съ повѣствованій книги Іисуса Навива\*), и обнимаемый ею періодъ времени, навѣрное, не

<sup>\*)</sup> Ср. Суд. 1, 2. сь Інс. Нав. ХV, 63. Суд. І, 10 — 15 съ Інс. Нав. ХV, 14 — 19; Суд. I, 27 — 25 съ Інс. Нав. ХVІІ, 12 — 13; Суд. І, 29 съ Інс. Нав. ХVІ, 10.

превышаеть 100 лёть. Описываемый въ ней періодь отличается большой грубостью нраьовь, культура несовершенна, правительство не организовано, страна раздираема междоусобными войнами; уровень нравственности низокъ; это — время насилія и жестокости; израильтяне, наравић съ ихъ собственнымъ національнымъ божествомъ Ягве, поклоняются эфодамъ и изображеніямъ и богамъ хананеянъ. Разсказы эти даютъ намъ самое живое изображеніе жизни и нравовъ тогдашняго общества, но они сильно перемѣшаны съ легендами, отъ которыхъ трудно отдѣлить настоящую исторію. Книга эта, вѣроятно, была написана во время Вавилонскаго плѣненія. Авторъ ея отличается скорѣе пророческимъ, чѣмъ священническимъ духомъ. Матеріалъ, которымъ онъ пользовался, онъ извлекалъ изъ писаній и устныхъ преданій своего времени.

#### Книга Руеь.

Книга Руоь не слёдуеть за книгой Судей, а по еврейскому канону пом'ящена въ конців Ветхаго Зав'ята, посл'я псалмовь, Притчъ и Іова. Если мы упоминаемь о ней въ этомъ м'ясті, то единственно по той причинів, что описываемое ею состояніе общества очень похоже на то, которое изображается въ конців книги Судей. Встр'ячающіяся въ ней прелестныя идиллія семейной жизни однако составляють пріятный контрасть съ мрачными картинами предыдущей книги. В'яроятно она написана или во время, или вскорів послів Вавилонскаго плівненія.<sup>1</sup>)

## 1-я и 2-я книги Самуила.<sup>2</sup>)

1-я и 2-я книги Самуила первоначально составляли одну книгу. Такъ какъ пророкъ Самуилъ самая выдающаяся личность первой части, то обѣ книги были обозначены его именемъ. Онѣ трактуютъ о событіяхъ, приведшихъ къ основанію монархіи, о царствованіи Саула и почти о всемъ царствованіи Давида. Нѣкоторые довольно длинные отрывки этихъ книгъ, очевидно, принадлежатъ перу одного и того же автора<sup>8</sup>), но въ

 <sup>5)</sup> Длиний биль нихъ I Царствъ, гл. ХУ до II Царства гл. У и II Царствъ гл. IX — IX.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По мнѣнію Driver'а до плѣненія; по мнѣнію Ewald'a. Bertheau, Kuenen'a, Wellhausen'a и проф. Той (Toy) во время или послѣ плѣненія".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ русской Библів овъ называются 1-ой и 2-ой квигами Царствъ. (Прим. пер.)

## 1-я и 2-я книги Царствъ.<sup>2</sup>)

1-я и 2-я книги Царствъ, подобно книгамъ Самуила, первоначально составляли одну книгу. Въ нихъ содержатся разсказн о помазании на парство Соломона Лавиломъ, о парствовании Соломона, распаденія еврейскаго государства, о поперемѣнныхъ удачахъ и неудачахъ царствъ Изранльскаго и Іудейскаго и о началь Вавилонскаго плененія. Оть предыдущихъ историческихъ книгъ онъ отличаются своими неоднократными ссылками. какъ на авторитетъ, на тв источники, изъ которыхъ составитель ихъ черпалъ свои свёдёнія. Такими источниками при составлении ихъ служили: 1) для царствования Соломона — "Книга діяній Соломоновихь," 2) для царства Изранльскаго --"Книга лётописей царей израилевыхъ" (цитируемая 17 разь). 3) для царства Іудейскаго — "Книга льтописей о царяхъ ічлейскихъ" (питируемая 15 разъ). Въ книгахъ Царствъ часто новторяются такія міста : "прочія событія Соломоновы и все, что онъ делаль, и мудрость его описаны въ книге дель Соломоновыхъ." - Или: "прочее объ Ахазъ, что онъ сдълалъ, написано въ лѣтописи царей Іудейскихъ." И т. д. и т. д. Эти цитированныя книги больше не существують. Это, вёроятно. были какіе-нибудь офиціальные документы или труды, написаниме по этимъ документамъ. Составитель 3-й и 4-й книгъ Парствъ остался неизвѣстнымъ. Онъ составлялъ ихъ въ духѣ Второзаконія, подъ вліяніемъ котораго, очевидно, находился. Вельгаузенъ и Кюненъ думаютъ, что объ книги въ главныхъ чертахъ своихъ были составлены еще до плененія (следовательно между 620 и 600 г.г. до Р. Х.) и что только некоторые небольшіе отрывки въ нихъ, судя по ихъ содержанію, были вставлены во время самаго плёненія.

<sup>1</sup>) Ср. I Царствъ, гл. XVI, 17 — 23 съ гл. XVII, 1 — 18, 55 — 58.

<sup>2</sup>) Въ русской Библіи — 3-я и 4-я книги Царствь. (Црим. пер.)

#### 1-я и 2-я книги Паралипоменонъ.

1-я и 2-я книги Паралипоменовъ также первоначально были соединены въ одну книгу. Какъ уже сказано, онъ и остальныя историческія писанія Ветхаго Завъта — книги Ездры, Нееміи и Эсепрь — составляють вторую серію. И дъйствительно, общіе признаки этихъ пяти книгь несомитьно указывають на то, что онъ составляють нѣчто свазное, пъльное.

Книги Паралиноменонъ начинаются повъствованіемъ объ Адамѣ и кончаются Вавилонскимъ плъненіемъ. Такимъ образомъ въ нихъ вторично излагается то же, что уже было изложено въ предмаущихъ книгахъ, — причемъ повторяется главнымъ образомъ содержаніе книгъ Царствъ (съ нъкоторыми измъненіями и въ другомъ духѣ). Естественно недоумъваешь, для чего собственно написаны эти книги, почти все время идущія въ параллель съ тъмъ, что уже было написано раньше? Это объясниется тъмъ, что онѣ были составлены позже въ интересахъ јерархіи, церковнаго ритуала и Левитскаго закона, которымъ составители и желали дать прочную историческую основу.

Здѣсь древняя исторія еврейскаго народа появляется вновь, то съ нѣкоторыми прибавленіями, то съ сокращеніями, видоизмѣненная единственно въ цѣляхъ возвышенія священниковъ, закона и храмового культа. Такъ что мы имѣемъ полное основаніе сказать, что въ историческомъ отношенія эти книги гораздо менѣе падежны, чѣмъ, напр., книги Царствь.\*)

\*) Проф. Той (Тоу) говорить: "Разница между двумя послёдними книгами Царствъ и Царалипоменонъ въ слёдующемъ: двё послёднія книги Царствъ (составляющія продолженіе книгъ Судей и Самуила) были написаны пророкомъ, жавшимъ во времена плёненія Вавилонскаго; въ нихъ содержится исторія какъ южнаго царства Іудейскаго, такъ и сввернаго царства Цараильскаго, и цёль ихъ — показать, что благосостояніе народа находялось въ прямой зависимости отъ того, насколько онъ повиновался Ісговѣ. Книги Царалипоменонъ были написаны болѣе чѣмъ двумя столѣтіями позже священникомъ или левитомъ, онѣ содержатъ исторію одного только царства Іудейскаго, и цѣль ихъ — показать, что благосостояніе народа находилось въ прямой зависимости отъ того, насколько онъ поданось въ прямой зависимости отъ того, насколько соблюданись церковные обряды. Многое взъ того, что говорится въ книгахъ Царалипоменонъ о церковномъ богослуженія, недостовѣрно." ("History of the Religion of Israel," стр. 39 — 40). Что касается времени написанія книгь Паралипоменонь, то самымь лучшимь мы считаемь привести слова проф. Драйвера: "многое вь этихь писаніяхь указываеть на то, что они были плодомъ компиляціи, составленной авторомъ, жившимъ многимъ позже Ездры и Несмін, не раньше конца владычества персовъ. Самымъ раннимъ срокомъ составленія книгь Паралипоменонъ, слёдовательно, можно считать 332 г. до Р. Х., какового мизнія придерживается и большинство новёйшихъ критиковъ."

## Книга Ездры.

Книга Ездры въ еврейскомъ канонѣ соединена съ книгой Несмін. Она прододжаєть сврейскую исторію сь того времени. когла плёненные свреи поль предволительствомь Зоровавеля возвращаются изъ Вавилона на родину около 536 г. до Р. Х. и съ нъкоторыми переривами излагаетъ событія послёдующихъ ста лёть. Книга эта естественнымь образомь распадается на двѣ части. Въ первой части заключается повѣствованіе о возстановлении Іерусалимскаго храма, во второй о томъ, какъ Езда уговариваль евреевь развестись съ чужеземными женами, съ которыми они вступили въ бракъ во время плёненія. Вероятно также, что въ ней содержатся мемуары, принадлежащіе перу Ездры, но въ общемъ — это работа компилятивная, составленная многимъ позже Ездры и, какъ подагаютъ, авторомъ книгъ Паралипоменонъ и Неемін. Она написана частью на сврейскомъ языкв и частью на арамейскомъ (очень родственномъ еврейскому), на которомъ говорили евреи послѣ возвращенія изъ Вавилона.

#### Книга Нееміи.

Книга Неемія — не что иное, какъ продолженіе книги Ездри. Она излагаетъ два важныхъ событія: возстановленіе стёнъ Іерусалима и обнародованіе Ездрой Книги Закона, въ существенныхъ чертахъ, несомнённо, представлявшей тотъ же Левитскій законъ, изложенный въ 3 книгахъ Пятикнижія — Исходъ, Левитъ и Книгъ Числъ. Послёднее событіе составляеть

\*) "Introduction to the Literature of the Old Testament," стр. 486. Ewald, Bertheau, Schrader, Dillman, Ball, Oettli, Kuепен и Тоу относять составление книгь Парадиноменонь къ этому же временя; Nöldeke считаеть, что онь были написаны еще на столътие позже. (ок. 200 г. до Р. Х).

Сандерлэндъ.

эпоху въ исторіи Израиля. Когда Ездра прочиталъ новую Книгу Закона жителямъ Іерусалима и когда они между собой заключили торжественный договоръ принять этотъ законъ и повиноваться ему, — ихъ наивная старая пророческая въра умерла, и народилась новая еврейская церковь съ ея выработанными церемоніями, священнической іерархіей, системой жертвопривошеній и церковнымъ ритуаломъ. Литература, выросшая непосредственно на этой новой почвъ и давшая историческое оправданіе новому направленію, состояла изъ книгъ Паралипоменонъ, Ездры и Нееміи.

#### Книга Эсеирь.

Книга Эсенрь скорбе исторический романъ, чёмъ исторія. Въ ней разсказывается о томъ, какъ Эсонрь, красивая еврейка, жившая въ персидской столицъ Сузахъ, возвысилась до положенія царицы, супруги царя Агасвера (Ксеркса)<sup>1</sup>), и спасла своихъ соотечественниковъ отъ страшнаго заговора, составленнаго царскимъ любимцемъ, придворнымъ Аманомъ. Ціль этого разсказа — дать описаніе еврейскаго праздника Пуримъ, праздновавшагося 14 или 15 числа мъсяца Адара, считавшагося временемъ освобожденія еврейскаго народа<sup>2</sup>). Въ правственномъ и религіозномъ отношеніяхъ книга эта стоить на очень низвой ступени. Часто обращали внимание на то, что въ ней совсвить не упоминается имя Бога; но что еще хуже - это то, что она вся проникнута узкимъ мірскимъ мстительнымъ духомъ. Эвальдъ говорить, что, переходя отъ другихъ книгъ Ветхаго Завёта къ книге Эсенрь, точно "надаеть съ неба на землю." Единственный благородный характерь этого разсказа - Вашти, персидская царица, мёсто которой заняла красивая, но жестовая Эсеирь. Большинство критиковъ полагають. что эта книга была написана не раньше, чемъ въ 332 году до Р. Х. (начала греческаго періода) и не позже, чімъ въ 200 г. до Р. X.<sup>8</sup>)

<sup>1</sup>) Вь русской Библін онъ названъ Артаксерксомъ.

Прим. перев.

<sup>2</sup>) Около 1-го Марта.

<sup>6</sup>) Изъ авторовъ, держащихся этого миѣнія, упомянемъ слѣдующихъ : Bleek, Noldeke, Dillmann, Bertheau, Oettli, Driver и Toy.

## VIII.

# Еврейскіе пророки; происхожденіе пророческихъ книгъ Ветхаго Завѣта.

Историческое значение пророческихъ книгъ. Ло сихъ поръ еще не постаточно сознають, какое важное значение имбють пророческія книги при историческомъ изученій Библів. Намъ естественно кажется, что для того, чтобы изучить библейскую исторію, слёдуеть изучать однё лишь чисто историческія книги Ветхаго Завѣта. Но многіе ученые уже пришли къ тому убѣжденію, что самыя достовърныя историческія свёдёнія заключаются именно въ пророческихъ книгахъ. Эти послёднія почти всѣ — подлинные исторические документы, сохранившие несравненно большую чистоту и цёльность, чёмъ историческія повъствованія. И тогда какъ историческія повъствованія образовались путемъ наслоенія и авторы ихъ намъ остались неизвѣстными, большинство авторовъ пророческихъ писаній намъ извістно. Поэтому съ трезвой научной точки зрівнія слідуеть. насколько это возможно, провёрять историческія книги пророческими. Такъ и поступаетъ современная высшая библейская вритика. Она полвергаеть Ветхій Завѣть самому пшательному изучению при свътъ, проливаемомъ пророческими писаніями, пользуясь этими наиболье достовърными документами для провърки прочаго историческаго ветхозавътнаго матерыяла\*).

Появленіе еврейскихъ пророковъ и характеръ ихъ дѣятельности.

Прежде чёмъ приступить къ изученію пророческихъ книгъ, скажемъ нёсколько словъ о еврейскихъ пророкахъ, какъ о представителяхъ особой группы и о содержаніи ихъ пророчествъ вообще.

Хотя до насъ и не дошло болѣе раннихъ пророческихъ писаній, чѣмъ тѣ, которыя были составлены въ VIII вѣкѣ до Р. Х., это еще не доказываетъ, чтобы дѣятельность еврейскихъ пророковъ вообще началасъ только въ этомь періодѣ.

Пророки существовали уже во времена Самуила, (1080 г. до \*) Наилучшую иллюстрацію этого можно найти, пожалуй, въ соч. Kuenen'a "Religion of Israel". Р. Х.) и, быть можеть, въ болёе глубокой древности; ибо, какъ намъ извёстно изъ Библіи, Самуилъ и самъ былъ пророкомъ, и кромё того основывалъ цёлыя школы или общины пророковъ.

Но что касается этихъ раннихъ пророковъ, то духовный уровень ихъ былъ еще низокъ, дѣятельность ихъ была тѣсно связана съ гаданіями и прорицаніями и скорѣе была выраженіемъ какого-то безотчетнаго религіознаго энтузіазма или изступлевія\*). Тѣмъ не менѣе она уже и тогда содержала въ себѣ нѣкоторую долю нравственнаго элемента, безпрерывно развившагося до тѣхъ поръ, пока пророки не стали могучей нравственной силой.

Въ то время пророки были руководителями культа Ягве, въ отличіе отъ культа хананейскихъ боговъ, преобладавшаго между евреями въ теченіе нёсколькихъ столётій послё завоеванія ими страны Ханаанской. Вначалё они не были монотеистами, т. е. учили не тому, что Ягве единственный Богъ, а лишь тому, что онъ одинъ Богъ Израиля и что онъ могущественнёе боговъ другихъ народовъ. Но мало по малу они возвысились до представленія о Ягве, какъ о Богё всей вселенной.

Такой же постепенный и безпрерывный рость замётень также и вь ихъ представленіяхь о характерь Ягве. Правда, что они съ самаго начала отождествляли воло его съ справедливостью и праведностью; но эти понятія сами по себе въ то время были еще такъ груби и несовершенни, что, по ихъ мивнію, Богь удовлетворялся и даже требоваль отъ нихъ такихъ поступковъ, которые теперь оскорбляють наше нравственное чувство. Таковы, напримёръ, поступокъ Самуила, который "разсёкъ Агага передъ Господомъ въ Галгалъ," или избіеніе 450 пророковъ Ваала, произведенное Иліей при потокъ Киссонѣ. Все это однако мало по малу переходить въ область давно прошедшаго и когда мы наконецъ достигаемъ VIII вѣка мы уже встрѣчаемъ пророковъ Ягве, исповѣдовавшихъ и проповѣдовавшихъ тотъ возвышенный этическій мовотеизмъ, которому евреи остались вѣрны до конца.

<sup>\*)</sup> Самъ Самунлъ, повидимому, бралъ деньги съ людей за то, чтобы сказать имъ, гдъ они могутъ найти потерянныя вещи. См. I Царствъ, IX — Х.

Прорицательный элементъ у еврейскихъ пророковъ.

По ходячему представлению главнымъ занятиемъ еврейскихъ прорововъ было предсказывание будущихъ событий. Но ничто не можеть быть ошибочные такого представленія<sup>1</sup>), оть котораго мы должны отрёшиться навсегда. если мы хотимь понять истинное значение древнихъ пророковъ. Пророки прежле всего были нравственные и религіозные проповёлники и реформаторы. Основной темой ихъ проповедей была "праведность." .Богъ праведенъ и требуетъ праведности отъ своего народа. Праведный народъ будеть спасенъ, неправедный же погибнетъ," - воть центръ тяжести всёхъ ихъ пророчествъ. Правда, что въ нихъ есть и прорицательный элементь. Но онъ никогда не составляль главной ихъ сущности. Предсказанія ихъ имбли болье илибокий нравственный смысль и лишь предвиваля то наказание, которое неязбъжно должно было слёдовать въ случав, если нравственныя требованія не будуть исполнены. Предсказанія эти слёдовательно всегда имёли условный характеръ<sup>2</sup>) и всегда отвосились въ тому времени, когда они были произнесены пророкомъ.<sup>8</sup>)

Пророкъ страстно любилъ свое отечество. Онъ всей душой желалъ его безопасности, благоденствія и міра, и вёриль, что единственный путь для достиженія этого есть путь праведнаго повиновенія Ягве. Поэтому пророкъ, обращаясь съ увёщеваніями къ народу, настаиваль на повиновеніи волё Ягве, возвёщаль народу награды за послушаніе, и кары за неповиновеніе. Онъ видъль, опасности, грозившія народу то со стороны Ассиріи, то Вавилона, то Египта. "Покайтесь, восклицалъ онъ, отвратитесь отъ кумировъ, отрёшитесь отъ грёховъ вашихъ, дабы вась не постигь гнёвь Божій, дабы вы не погибли всё." Такимъ обра-

<sup>1</sup>) "Есть основанія сомнѣваться въ томъ, чтобы пророческое вдохновевіе когда либо могло дать ясныя и опредѣленныя свѣдѣнія о какомъ-нибудь событія, которое должно совершиться въ будущемъ." Ladd "Doctrine of Sacred Scripture", т. I, стр. 224).

<sup>2</sup>) Cm. Iep. XVIII, 7 - 10.

<sup>8</sup>) "Пророкъ всегда говоритъ прежде всего о своихъ современникахъ: возвѣщаемое вмъ тѣсно связано съ событіями того времени, въ которомъ онъ живетъ." (Driver, "Introduction to the Literature of the Old Testament," отр. 224). зомъ онъ предсказывалъ народу тѣ пеизбѣжныя послёдствія его послушанія или непослушанія Ягве, которыя, какъ онъ думаль, должны наступить неминуемо.

Другая миссія пророковъ состояла въ томъ, что они не давали народу падать духомъ. Въ тв мрачные дни, когда его постигало какое-нибудь бъдствіе, когда онъ изнывалъ подъ тяжелымъ ярмомъ своихъ притъснителей, — въ сердцъ пророка занимались первые ободряющіе лучи надежды. Тогда онъ возвъщалъ изранльтянамъ, что Ягве не навсегда покинулъ ихъ, что онъ раскается въ своей суровости, что онъ имъ протянетъ руку помощи и воздвинетъ имъ спасителя.\*) Такъ прорицани пророки въ теченіе столътій, укръпляя преданность народа Ягве, очищая его совъсть, углубляя духовную его жизнь и поддерживая въ немъ надежду въ самые мрачные періоды бъдствій и угветеній.

Пророки не непогръшинч. Пророки эти были люди и поетому они могли заблуждаться. И дёйствительно: нерёдко случалось, что бёдствія, предвіщаемыя ими, вовсе не наступали, или обёщанное ими освобожденіе не осуществлялось, мало 10го, у каждаго изъ пророковъ былъ свой индивидуальный характеръ, который пногда быль далеко не идеальный. Это часто были люци суровые, пепреклонные, аскеты, отталкивающіе своихъ слушателей излишней строгостью своихъ рёчей. Были также лжепророки, которыхъ трудно было отличить отъ истинныхъ пророковъ. И въ ть времена, какъ и теперь, были и такіе пророки, которые "пророчили благополучіе" только для того, чтобы пріобрёсти народную благосклонность. Но эти

\*) Надежда на избавителя была извѣстна подъ названіемъ ожнданія Мессіи. Она принимала много различныхъ формъ. Большей частью Мессію представляли себѣ царемъ, подобнымъ Давиду ("Мессія" значитъ "помазанникъ", такъ какъ цари помазывались на царство; надѣялись и вѣрили, что Богъ современемъ поплетъ царя и дастъ ему престолъ Давида съ тѣмъ, чтобы онъ сломилъ ненавистное иго чужеземнаго владычества и вернулъ Изранлю его могущество и славу на землѣ. См. Магtineau "Seat of Authority," стр. 326 — 358; Keim, "Jesus of Nazara" т. I стр. 314 — 327; Toy "Judaism and Christianity" (Index, "Messiah"); James Drummond, ;; The Jewish Messiah"; Briggs, "Messianic Prophecy"; Riehm, "Messianic Prophecy;" Kuenen, "Prophets and Prophecy in Israel." послёдніе, какъ теперь, такъ и тогда, вёроятно рано или поздно платились за свои лжепророчества; и отъ нихъ до насъ конечно дошло только очень мало. Но всё библейскіе критики единогласно сходятся въ томъ, что пророческія писанія Ветхаго Завѣта въ общемъ отличаются серьезностью и добросовѣстностью.

## Пророческія книги: происхожденіе, время составленія и авторы ихъ.

Разсмотримъ теперь каждую изъ пророческихъ книгъ по порядку съ тёмъ, чтобы вкратцё изслёдовать вопросъ о ихъ происхожденіи, времени составленія и о томъ, кто были ихъ авторы.

Мы можемъ изучать ихъ двоякимъ путемъ: или въ ихъ хронологическомъ порядкъ, соотвѣтствующемъ времени ихъ происхожденія и составленія, который очевидно есть естественный ихъ порядокъ; или же въ томъ порядкъ, въ которомъ онъ расположены въ нашей Библіи и который не имѣетъ ничего общаго съ ихъ хронологическимъ порядкомъ и слѣдовательно совершенно произволенъ. Хотя по существу врядъ ли можно что-либо сказать въ защиту этого порядка, мы въ данномъ случаѣ все-таки будемъ придерживаться его, т. к. онъ уже разъ принятъ въ нашей библіи и это избавнъ насъ отъ лишнихъ затрудненій и путаницъ.

Книга пророка Исаіи — первая пророческая книга по натему канону; но сами евреи причисляють ее къ другому отдѣлу писаній. Тотъ отдѣлъ Библін, который опи называли "Пророками", у нихъ начинался 6-ю книгами, отнесенными нами къ историческимъ и разсмотрѣнными нами какъ таковыя. Книги эти: Іисуса Навина, Судей, 1 и 2 Самуила и 1 и 2 Царствъ. Ихъ они называли "древнѣйшими пророками". Послѣ нихъ они помѣщали книгу Исаіи и остальныя пророческія книти, какъ и въ нашемъ канонѣ, за исключеніемъ книги Данінла и книги Плачъ Іереміи, причисляемыхъ вами къ пророкамъ, но отнесенныхъ евреами къ тому отдѣлу Библін, который они называютъ Гагіографіей, вли писаніями\*).

<sup>\*)</sup> Еврен раздъляли свои писанія на три главные отдъла : 1) Законъ, 2) Пророки и 3) Гагіографія.

Книга пророка Исаін по времени не первая изъ пророческихъ книгъ, и считать ее первой можно развѣ только на томъ основаніи, что она самая длинная и самая важная по содержанію. Два или три другихъ пророческихъ писаній вѣроятно предшествуютъ ей по времени, это книги Амоса, Осіи и, быть можетъ, Михея. Книга Исаін очень объемиста и содержитъ 66 главъ; по единогласному утвержденію ученыхъ она принадлежитъ перу не одного только автора. Послѣднія 27 главъ были написаны какимъ-то неизвѣстнымъ авторомъ, жившимъ приблизительно на 200 лѣтъ позже, чѣмъ Исаія, вѣроятно въ Вавилонѣ. За недостаткомъ другого имени, этотъ авторъ критиками обыкновенно обозначается именемъ Второго Исаіи или Великаго Неизвѣстнаго. Очень вѣроятно, что и еще нѣсколько другихъ частей этой книги не принадлежатъ перу самого Исаіи\*).

Исмія происходних изъ знатнаго рода. Онъ является однимъ изъ возвышеннѣйшихъ характеровъ Ветхаго Завѣта. Въ 740 г. до Р. Х. онъ выступилъ пророкомъ въ Іерусалимѣ, оставался имъ въ теченіе 40 лѣтъ и былъ столько же государственнымъ человѣкомъ, сколько и пророкомъ. Онъ былъ свидѣтелемъ войим Сиріи и колѣна Ефрема противъ колѣна Іуды, паденія Самаріи и осады Іерусалима ассирійцемъ Сеннахиримомъ. Всѣ его помыслы и заботы были направлены на безопасностъ и благополучіе своего народа. Въ Библіи нѣтъ писателя болѣе возвышеннаго, краснорѣчиваго и могучаго, чѣмъ Исаія, за исключеніемъ развѣ только второго Исаін. Когда были соединены эти оба писанія, намъ неизвѣстно, но едва-ли это случилось раньше конца плѣненія (536 годъ до Р. Х.) Исаія же писалъ между 740 и 700 г. до Р. Х.

Книга пророка Іереміи. Пророкъ Іеремія началь свою двятельность народнаго проповёдника въ 620 году до Р. Х. въ Іерусалимё въ царствованіе Іосія. Это быль человёкь высокаго духа и вмёстё съ тёмъ горячій патріоть. Подобно Исаін онъ жиль въ очень смутное время — видёль паденіе Царства Іудейскаго, раврушеніе града святого, быль свидётелемъ плёненія евреевъ, котя самъ онъ не быль въ числё плённиковь.

\*) Главы XIII, XIV. 1 — 23, XV, XVI. 1 — 12 и вёроятно XXI, XXXIV, и XXXV. Къ конпу своей жизни онъ съ нѣсколькими изъ своихъ соотечественниковъ переселился въ Египетъ, гдё и умеръ. Цѣль его пророчествъ было спасеніе его отечества отъ угрожавшихъ ему опасностей. Никогда не было проповѣдника праведности болѣе глубокаго и серьезнаго. Различныя пророчества, составляющія его книгу, не расположены въ хронологическомъ порядкѣ. Мы не внаемъ, кто собралъ ихъ всѣ вмѣстѣ, но во всякомъ случаѣ не самъ Іеремія. Что послѣднія три главы принадлежатъ перу позднѣйшаго автора, теперь уже почти достовѣрно извѣстно.\*) Іеремія писалъ между 626 и 580 г.г. до Р. Х., т. е. на 125 лѣтъ позже, чѣмъ Исаія.

Плачъ Іереміи состоить изъ пяти прекрасныхъ, чрезвычайно трогательныхъ поэмъ, оплакивающихъ разрушеніе Іерусалима и вызванныя имъ страданія народа. Въ нашей Библіи эта книга прицисывается Іереміи, но большинство ученыхъ противъ этого мизнія. Она въроятно была составлена около 580 г. до Р. Х., т. е. года смерти Іереміи. Авторъ ея намъ неизвъстенъ.

Книга Ісзекіиля — по времени слёдуеть непосредственно за книгой Іеремін. Авторъ ся, бывшій какъ священникомъ, такъ и пророкомъ, былъ уведенъ плённикомъ въ Вавилонъ вмёств съ другими 10,000 евреевъ въ 597 году, за одиннадцать лёть до разрушенія Іерусалима. Въ Вавилоне онъ проповёдываль въ теченіе 22 лёть. Книга его содержить какъ порицанія и предостереженія, такъ и угішенія для Израиля, въ ней есть зловещія предсказанія противь некоторыхь сосёднихь народовъ, и, что заживчательние всего, поразительное видиніе храма, долженствовавшаго быть построеннымъ въ Іерусалимѣ, усовершенствованнаго церковнаго ритуала и возстановленнаго Израиля. Въ этомъ виденіи онъ особенно сильно обнаруживаеть священническій духь. Оно дало сильный толчекь священническому законодательству, развившемуся впослёдствіи во всей его полнотв. Ясно, что Исходъ и Книга Числъ не могли еще существовать въ то время, когда быдо написано это видение. Слогь Іезекінля отличается большой силой и образно-

<sup>\*)</sup> Гл. Х, 1 — 16 также считается подложной многими критиками. См. въ особенности стихъ на арамейскомь языкъ Х, II.

стью. Образъ мыслей его церковный и, пожалуй, увко догматиченъ, но этические привциим — возвышенны. Время происхожденія его пророчествъ можно отнести къ 593 — 570 годамъ до Р. Х.

Книга Даніила. Трудно найти болбе неподходящее мёсто, чёмъ то, которое отведено этой книге въ нашей Библін, а именно пятое въ ряду пророческихъ книгъ. Такъ какъ Даніндь, считавшійся ся авторомь, жиль во время Вавилонскаго плёненія, то обыкновенно и полагали, что ее слёдуеть помістить рядомъ съ книгами Іезекіиля и Іереміи. Теперь же лучшими библейскими критивами выяснено, что авторомъ этой книги быль человъкъ неизвъстнаго имени, жившій въ царствованіе Антіоха Эпифана (около 195 г. до Р. Х.) и написавшій это произведение съ цёлью ободрить и поддержать еврейский народъ противъ притеснителей и возвестить ему близкое освобожденіе. Именемъ Даніила оно было окрещено только для того, чтобы придать ему больше вёсу и значенія. Изъ этого видно, что это самое позднѣйшее изъ пророческихъ писаній. Ла его едва ли и вообще можно назвать пророческимъ. По крайней мёрё Евреп, какъ уже сказано, не причисляли его къ таковымъ. Въ канонъ Ветхаго Заввта оно было принято однимъ изъ самыхъ послёднихъ, и многіе ученые всегда сомиввались, имблось ли действительно основание причислить его къ каноническимъ книгамъ. По характеру своему оно скоръе можеть быть названо апокалиптическимь, чёмь пророческимь. Фантастическія, яркія видінія будущаго ставять его наряду съ апокалиптической Книгой Еноха и Сивиллинскими оракулами — произведеніями того же времени, имѣвшими большое вліяніе на Евреевъ и первыхъ христіанъ. Одна изъ такихъ внигъ даже попала (хотя и не безъ затрудненій) въ Новый Завѣтъ; книга эта - Откровеніе.

Книга Осіи — есть первая изъ девнадцати мелкихъ пророческихъ книгъ, извѣстныхъ подъ названіемъ малыхъ прорововъ. У евреевъ всѣ они составляли одну книгу. Мы разсмотримъ ихъ отдѣльно, но не будемъ останавливаться на нихъ подолгу.

Переходя отъ книги Данінла къ книгѣ Осін, мы дѣлаемъ скачекъ огъ самаго поздняго къ второму по древности пророческому писанію Ветхаго Завѣта, т. е. возвращаемся на 500 лёть назадь. Осія жиль въ свверномъ царстве Израчльскомъ и пророчествоваль между 746 и 722 г.г. до Р. Х.

Книза пророка Ісиля. Переходя въ этой книгѣ, мы вѣроятно дѣлаемъ большой скачекъ *впередъ*, ибо хотя намъ съ точностью и неизвѣстно, когда жилъ пророкъ Ісиль, ученые склонны относить его книгу къ 300 г. до Р. Х., т. е. къ началу греческаго періода — 450 лѣтъ поскѣ Осін.

Книга пророка Амоса — снова воявращаеть нась назадь къ самому началу писанныхъ пророчествъ, такъ какъ Амосъ былъ однимъ изъ первыхъ пророковъ, произведенія которыхъ сохранились. Онъ былъ собственникомъ и пастухомъ овецъ и рогатаго скота. Первоначально опъ жилъ въ Јудеѣ, но жизнь его и дѣятельность, какъ пророка, какъ видно протекла въ Сѣверномъ Царствѣ. Пророчества его принадлежатъ къ числу самыхъ возвышенныхъ. Они были направлены противъ идолопоклонства и безнравственности его времени. Какъ уже сказано, Амосъ и его младшій современникъ Осія были первыми пророками, проповѣдывавшими чистый этическій монотеизмъ. Жизнь его относится приблизительно къ 760 году до Р. Х.

Книза пророка Авдія — очень коротка и сравнительно незначительна. Единственная глава ся содержить пророчество, направленное противь Едома. Пророкъ Авдій извѣстень намъ только по этому коротенькому писанію. Оно составлено около 586 г. до Р. Х., немногимъ позже разрушенія Іерусалима.

Книза пророжа Іоны — единствепная въ своемъ родѣ и представляетъ совсѣмъ особенный интересъ. Пророкъ Іона есть историческая личность, о которой упоминается во 2-ой Книгѣ Царствъ — ХІУ, 25.\*) Но поименованцая книга не могла быть написана имъ. Она вѣроятно была составлена въ У вѣкѣ и есть произведеніе чистаго вымысла -- родъ религіозно-правоучительной басни. Время ся происхожденія (время Ездры и Нееміи) отличается крайнимъ формализмомъ и узостню и стремленіемъ Евреевъ отдѣлить себя отъ всего міра, какъ единственный избранный Богомъ народъ. Книга Іоны есть протестъ противъ этого духа. Ея разсказъ о пророкѣ, посланномъ въ Ниневію, чтобы проповѣдывать язычникамъ, имѣетъ цѣльп по-

<sup>\*)</sup> Т. е. въ 4 Книгъ Царствъ, по русской синодальной Библін. (Примъч. перев.)

казать, что любовь и милосердіе Божіе простираются на весь мірь. Въ историческомъ отношеніи она содержить множество неявлостей, неподдающихся никакимъ объясненіямъ.

Но какъ произведение вымысла, содержащее хорошій урокъ религіозной терпимости, это одна изъ прекраснійшихъ книгъ Библін.

Книга пророка Михся. Михей одниъ изъ самыхъ раннихъ пророковъ; онъ жилъ въ VIII въкъ (745 — 702 г.), почти въ одно время съ Исајей. По характеру онъ нъсколько мраченъ; одной изъ преобладающихъ его мислей является неотвратимое возмевдіе Божіе за гръхи народа. Въ то время евреямъ грозила опасность со сторони ассирійцевъ, и онъ предсказываетъ великое разореніе изранльтянамъ, но, въ концъ концовъ, объщаетъ имъ побъду и освобожденіе. Часто онъ напоминаетъ собою Исајю, и нъкоторыя мъста его книги содержатъ самыя чистыя религіозныя поучевія, какія только есть въ Ветхомъ Завътъ.

Книги пророковъ Наума, Аввакума и Софоніи.

Эти пророчества относятся въ VI стол. до Р. Х. Наумъ и Софонія пророчествовали около 630 г., а Аввакумъ приблизнтельно около 605 г. Они направлены противъ сосёднихъ народовъ и по содержанію своему не заслуживають осебеннаго вниманія.

Книза пророка Алея — написана въ 520 г. до Р. Х., нъсколько лъть послъ освобождения Евреевъ изъ Вавилонскаго плъна. Она состоитъ изъ настойчиваго увещания возстановить Герусалимский храмъ, обращеннаго къ народу и его правителю.

Книга пророка Захаріи замѣчательна тѣмъ, что состонтъ изъ писаній 3-хъ различныхъ прорововъ. Захарія (синъ Варахіи, сина Аддова) написалъ первыя 7 главъ и былъ современинкомъ Аггея, которому отъ содѣйствовалъ въ его стремленіи возстановить Іерусалимскій храмъ. Что касается второго автора, написавшаго главы IX — ХІ, критики очень расходятся. Нѣкоторые относятъ его къ VII вѣку, другіе къ IV. О третьемъ авторѣ намъ извѣстно такъ же мало, какъ и о второмъ, имъ составлены XII — ХІУ гл. Ми не можемъ сказать съ достовѣрностью отчего произошла ошибка, вслѣдствіе которой эти три различныя пророчества были соедниень вмѣстѣ. Очень можетъ быть, что у трехъ авторовъ было одно имя, или же имена очень сходныя, и что это послужило поводомъ къ ихъ смѣшенію.

Книга пророка Малахии — по нашему канону послёднее изъ пророчествъ и находится въ самомъ концё Ветхаго Завёта. Въ Библій она отнесена къ 397 году, что довольно близко къ истинё, т. к. наиболёе авторитетные ученые считаютъ, что она была написана около 420 г. до Р. Х. Она проникнута духомъ еврейскаго ваконничества, духомъ Ездры, ко времени котораго она и относится.

На этомъ мы покончамъ нашъ обзоръ пророческихъ писаній Ветхаго Завѣта. Несмотря на крайною сжатость этого обзора, намъ все-таки удалось изложить въ немъ тѣ главнѣйшіе факты относительно времени происхожденія и авторствъ писаній, которые теперь уже добыты библейской наукой; удалось также показать, что нигдѣ не собрано такъ много серьезныхъ, честныхъ, глубоко вѣрныхъ, истинно человѣческихъ мыслей, мыслей, имѣющихъ большую нравственную силу и болѣе важное религіозное значеніе для всего міра, чѣмъ именно въ этихъ пророчествахъ древняго Израиля.\*)

Золотымъ вѣкомъ еврейскихъ пророчествъ были VIII и VII столѣтія, т. е. столѣтія, непосредственно предшествовавшія Вавилонскому плѣненію. Величайшее имя этого времени Исаія. Пророческій духъ было вспыхнулъ съ новой силой въ двухъ пророческій духъ было вспыхнулъ съ новой силой въ двухъ пророкахъ — Іереміи и Второмъ Исаіи — во время Вавилонскаго плѣненія. И послѣ плѣненія появлялись пророки, но въ общемъ пророчество ослабѣло и приходило въ упадокъ. Нарождалась

<sup>\*)</sup> Читателямъ, желающимъ изучить болѣе подробно ветхозавѣтныя пророческія книги, совѣтуемъ обратиться къ слѣдующимъ сочиненіямъ: Kuenen, "Religion of Israel", "Prophets and Prophecy in Israel" и "National Religions and Universal Religions," лекція II и III; Введенія въ Ветхій Завѣть Driver'a, Davidson'a и др.; Robertson Smith, "Prophets of Israel" и "Old Testament in the Jewish Church", тл. X; статьи "Prophet" въ Encycl. Brit., принадлежащія перу W. R. Smith'a и A. Harnack'a, и статья "Israel" (тамъ же), наинсанная Wellhausen'омъ; Noyes, "Translations of the Prophets, with Notes"; Ewald, "Prophets of the Old Testament"; Renan, "History of the People of Israel", т. II и III; Stanley, "History of the Jewish Church", т. I, лекцій XVIII — XX; Riehm, "Messianic Prophecy"; Herford, "Prophecies of the Captivity".

новая сила — это сила священниковъ. Взоры людей обращались все болѣе и болѣе къ прошлому — преданіе пріобрѣтало все больше значенія. Составлялись своды законовъ, все болѣе и болѣе вытѣснявшіе собою ясновидѣніе пророковъ. По временамъ то здѣсь, то тамъ еще раздавались живые голоса пророковъ, но они казались лишь отголосками прошлаго. Подъ давленіемъ системы законниковъ и іерархіи, быстро развивавшейся послѣ илѣненія, пророчество наконецъ замерло совсѣмъ, но лишь съ тѣмъ, чтобы въ своемъ окончательномъ возрощденіи проявиться во всей своей славѣ и подарить міру христіанство.

### IX.

# Еврейская поэзія: происхожденіе Ветхозавѣтныхъ поэтическихъ писаній.

Еврейская поэзія очень стара и береть свое начало изъ далекихъ доисторическихъ временъ. Какъ у большинства народовъ, такъ и у евреевъ, древньйшая форма письменцаго выраженія мыслей и чувствъ была ритмическая. Въ Цятикнижін и другихъ ветхозавѣтныхъ историческихъ книгахъ сохранилось много поэтическихъ произведеній, какъ короткихъ, такъ и длинныхъ, которыя безъ сомнѣнія гораздо древнѣе тѣхъ книгъ, въ которыя они вставлены; очень можетъ быть, что они были составлены неизвѣстными пѣвцами и, переходя изъ поколѣнія въ поколѣніе, читались и распѣвались въ народѣ, прежде чѣмъ они попали въ тѣ историческіе разсказы, въ которыхъ они теперь находятся.\*)

\*) Наиболёв замѣчательныя изъ этихъ произведеній слёдующія: благословеніе Іакова, Быт. ХІІХ: пѣсня, воспѣтыя Моисеемъ и Маріамъ послё перехода изранльтянъ черевъ Чермное море, Исх. ХУ; нѣсколько короткихъ поэтическихъ отривковъ (заимствованныхъ изъ "Книги браней Іеговы") въ гл. XXI книги Числъ; пророчество Валаама въ книгь Числъ, XXII — ХХІУ; пѣсвь Монсея и благословеніе Моисея, Втор. XXXII — ХХІУ; пѣсвь Монсея и благословеніе Моисея, Втор. XXXII — ХХІУ; пѣсвь Монсея и надъ долиною Аіадонскою (изъ "Книги Праведнаго"), Інс. Нав., Х; пѣснь Деворм и Варака, Суд., У; плачъ Давида по Іонаеану, 2 Царслът, 2 (царствъ, ХХІІ — ХХІІІ. Слѣдуеть замѣтить, что существуеть Въ пророческихъ писаніяхъ Ветхаго Завѣта тоже встрѣчается много поэтическихъ мѣстъ. И дѣйствительно, по мѣрѣ того, какъ выраженіе мыслей и чувствъ пророковъ, подобныхъ Исаіи и Второму Исаіи достигаетъ своего наивысшаго напряменія, проза ихъ пріобрѣтаетъ все болѣе образный и патетическій характеръ, облекаясь въ ритмическую форму, и переходитъ въ поэзію.

Такъ что проза и поэзія въ Библіи постоянно сливаются вийстѣ, и провести между ними границу совершенио невозможно.

Есть, однако, *пять* книгь, которыя нельзя отнести ни къ историческимъ, ни къ пророческимъ писаніямъ, и которыя могутъ быть причислены къ группв *поэтическихъ книгъ* въ собственномъ смыслё этого слова. Книги эти: Іова, Псалмы, Притчи, Екклезіастъ и Пёснь Соломона. Разсмотримъ вкратцё время ихъ происхожденія, ихъ характеръ и авторство.

Книга Іова помѣщена первой. По общему миѣнію это одна нзъ величайшихъ и великолѣпиѣйшихъ поэмъ міра. По строенію и характеру она драматична, по замыслу — поучительна. Ея вступленіе и заключеніе нѣсколько прозаичны, но самая поэма въ высшей степени поэтична. Что дѣйствительно существовалъ такой замѣчательный и добрый человѣкъ, называвшійся Іовомъ и прошедшій черезъ всѣ тѣ несчастія, которыя описаны въ этой книгѣ, конечно болѣе или менѣе вѣроятно. Но что это произведеніе въ общемъ есть плодъ воображенія не можетъ подлежать сомнѣнію.

Поэма эта относится въ произведеніямъ той литературы, которая является спеціальнымъ выраженіемъ мудрости древнихъ евреевъ.\*) Это попытка автора отвътить на вопросъ: почему Богъ допускаетъ, чтобы человъка праведнаго постигли

большое разногласіе относительно времени, къ которому слідуеть отнести составленіе этихъ отрывковъ. Нікоторые изъ нихъ несомивнию весьма древніе; другіе содержать отдільныя строки или боліве длинные отрывки изъ древнихъ писаній; третьи, судя по нікоторымъ признакамъ, принадлежатъ къ столь же позднему или даже къ тому же періоду.

\*) Къ этому роду произведеній отпосятся: книга Премудрости Соломона, книга премудрости Інсуса сына Сирахова и нѣкоторыя другія апокрифическія книги. (Прим. nepes.)

несчастія и страданія? И въ ней видно особенное стараніе опровергнуть господствовавшее въ то время понятіе, будто быствія посылаются людямь, какъ наказанія за ихъ грёхи. такъ что хорошаго или дурного человѣка можно узнать по тому внёшнему благоденствію или невзгодамъ, которыя сопровождають его жизнь. Противъ этого понятія авторъ протестустъ всвиъ существоиъ своимъ и въ форме вымышленнаго имъ разсказа старается опровергнуть его. Онъ разсказиваеть о благочестивомъ муже по имени Іовъ, будто бы жившемъ въ патріархальныя времена въ странь Уцъ. Долгое время онъ живеть въ полномъ благополучін; у него есть сыновья и дочери, стада крупнаго и мелкаго скота, онъ богать и пользуется почетомъ. Но внезанно на него обрушиваются несчастія; онъ теряеть все имущество и всёхъ своихъ дётей, къ довершению всёхь бёдствій его поражаеть страшная болёзнь. Трое изъ его друзей выражають ему соболёзнование и настанвають на его покаяния, т. к. согласно общепринятымъ върованиямъ всъ постигшія его бълствія посланы ему въ наказаніе за гован. Но онъ настойчиво утверждаетъ, что никогда не былъ великимъ грѣшникомъ и напротивъ, всегда шелъ по пути праведности и что, если бы онъ только могь предстать предъ лицо Господне. онъ доказалъ бы ему свою невинность. Несмотря на тяжелия страданія, онъ однако не теряеть въры въ Бога. Объясненіе вначенія этихъ страданій вложено въ уста одного изъ выводимыхъ въ книге липъ и объяснение это состоить въ томъ. что страданія посылаются людямь для того, чтобы сдёлать ихъ лучше. Въ то время какъ Іовъ бесёдуетъ со своими друзьями на сцень появляется и самъ Ісгова; отвёти его принадлежать въ самымъ возвышеннымъ мѣстамъ Библін; не снисходя до объясненій, онъ въ великолёпныхъ выраженіяхъ и образахъ подтверждаетъ свое всемогущество и премудрость, которыхъ люди по своему ничтожеству не въ состоянии понять, но благоговейное преклоненіе передъ которыми составляеть ихъ долгь и высшую мудрость. Въ концё поэмы Іовъ снова представляется благоденствующимъ и счастливымъ.

Какъ отвётъ на поставленный ею глубокій вопросъ, поэму эту слёдуетъ признать не вполнѣ удовлетворительной. Но по литературнымъ своимъ достоинствамъ и особенно по силё и яркости красокъ многихъ отдёльныхъ мёстъ, она выше всякихъ похваль. Правда, что въ ней педостаетъ цёльности, но по единогласному суждению ученыхъ это происходитъ вслёдствіе того, что въ ней попадаются отрывки, вставленные позднёйшимъ авторомъ. Такова рёчь Еліуя (XXXII — XXXVII главы), прозаическій конецъ поэмы (XIII, 7, — 17), бесёда о мудрости въ главѣ XXVIII и другія менёе значительныя мѣста.

Относительно авторства этой книги было много. различныхъ предположеній. Во время оно, еще до начала библейской критики поэму эту считали обыкновенно историческимъ повъствованіемъ и составленіе ся относили ко времени Монсея и даже авторомъ ся считали самого Монсея. Но взглядъ этотъ уже давно измѣнился, и новѣйшія изслѣдованія показали намъ, что не только невозможно донскаться имени автора книги, но даже мъста его происхождения. По мивнію олнихъ критивовъ онъ жилъ въ стверной Палестинъ, по мнънію другихь въ южной, по мненію третьихь на самой окраине юго-восточной части Палестины, по мнёнію четвертыхь вь Аравія, а послёднее мнёніе склоняется въ пользу Южной Палестины. Относительно времени происхождения поэмы профессоръ Давидсовъ нишетъ слёдующее: "Только въ позднёйшее время, когда еврейскому государству были нанесены нёсколько роковнах ударовъ извнѣ и когда вслѣдствіе революцій и внутренныхъ раздоровъ множество незаслуженныхъ бъдъ обру-ШИЛОСЬ НА НАИЛУЧШИХЪ ИЗЪ ГРАЖДАНЪ, -- МОГЛИ ВОЗНИКНУТЬ И постоянно требовать себё разрёшенія вопросы, подобные тёмъ, какіе поставлены въ книгѣ Іова... Подъ злоключеніями Іова въроятно кроются вакія-нибудь общественныя бъдствія, породившія у евреевь неотложный, навязчивый вопрось о значенія зла. Такими общенародными бъдствіями могли быть лишь расчлененіе или покореніе государства... Поэма эта, слёдовательно, должна была быть составлена въ промежутовъ смутнаго времени между седьмымъ и началомъ пятаго столъ-Эвальдъ и многіе извѣстные авторы, писавшіе объ тія. этой книгь, приписывають ей болье раннее происхождение. Но новѣйшіе ученые все больше склоняются къ тому мнвнію, что она была написана уже послѣ нѣкоторыхъ пророчествованій Іеремін." Это послёднее мнёніе переносить ее, стало-быть, въ періодъ Вавилонскаго плененія. По мненію Кюнена, упоминаемыя въ ней бъдствія означають низверженіе

Сандерлэндъ.

и смерть Іосін (609 г. до Р. Х.), но большинство ученыхъ склонны видёть въ нихъ болёе позднія и тяжелыя бёдствія — разрушеніе Іерусалима и завоеваніе Іудейскаго царства, (586 г. до Р. Х.) Среди лучшихъ библейскихъ критиковъ не мало и такихъ, которые полагаютъ, что книга Іова была написана 100 лѣтъ послё Вавилонскаго плёненія, т. е. въ періодъ Ездры, и къ числу этихъ послёднихъ принадлежитъ и профессоръ Той, одинъ изъ наиболѣе авторитетныхъ американскихъ критиковъ Вегхаго Завѣта\*).

Псалтырь. Изъ всёхъ книгъ Библіи быть можетъ легче всего понять значеніе и происхожденіе Псалтыря, если только не упускать изъ виду, что онъ есть именно Псалтырь — собраніе гимновъ Іудейской Церкви. Мы знаемъ, какъ въ наше время составляются сборники пъсней (гимновъ), и библейская наука доказываетъ съ полной очевидностью, что точно такимъ же образомъ составился и Псалтырь Ветхаго Завъта. Онъ снагался по мъръ того, какъ выростали потребности Еврейскаго народа, и развивался и обогащался по мъръ того, какъ слагагались новыя пъсни и гимны народа. Мы считаемъ его одной книгой, и это дъйствительно такъ. Но тъмъ не менъе онъ составленъ изъ 5 книжекъ, т. е. пяти собраній псалмовъ, которыя можно отличить другь отъ друга.

I внига (или собраніе) содержить псалмы оть I - XLI\*\*) и кончается славословіемь:

"Благословенъ Господь, Богъ Израилевъ, Отъ въка и до въка! Аминь, аминь!"

\*) Краткое изложеніе соображеній, заставляющихъ относить написаніе книги Іова къ такому позднему періоду, можно найти въ сочиненіи Driver'a "Introduction to the Literature of the Old Testament." Изъ лучшихъ сочиненій о книгъ Іова укажемъ слѣдующія: Cheyne, "Job and Solomon"; Книга Іова съ примѣчаніями А. В. Davidson'a въ Кэмбриджской Библін (Cambridge Bible); статья того же автора объ Іовѣ ("Job") въ Encyclopaedia Britannica; Ewald, "Book of Job" (переводъ, появившійся въ изданіи Williams & Norgate, въ Лондонѣ). Введенія въ Berxiй Завѣтъ Driver'a и S. Davidson'a; статья объ Іовѣ въ "Short Studies", т. 1, Froude'a; Momerie, "Modern Christianity and other Sermons" (значительная часть этого сочиненія посвящена анализу книги Іова); Genung, "Epic of the Inter Life."

\*\*) Въ русской Библін — XL.

II внига — отъ XLII — XXII<sup>1</sup>) и кончается славосло-Biem's :

"Благословень Господь, Богъ Изранлевь, единь творящій чуreca l

И благословенно имя славы Его во въкъ, и наполнися славою Его вся земля. Аминь и аминь!"

III книга начинается LXXIII псалмомъ и кончается LXX-XIX<sup>2</sup>) цсалиомъ съ слевующимъ славословіемъ:

"Благословенъ Госполь во въкъ! Аминь, аминь!"

IV книга включаеть псалмы XC — CVI<sup>3</sup>) и кончается славословіемъ :

"Благословенъ Господь, Богъ Изранлевъ, отъ вѣка и до вѣка! И да скажетъ весь народъ: Аминь! Аллилия!"

V книга состоить изъ CV1I -- CL псалмовъ и заканчивается пеалмомъ-славословіемъ :

"Хвалите Бога во святыхъ Его; хвалите Его по тверди сили Ero."

Профессоръ Робертсонъ Смить говорить : "славословія, за исключениемъ того, которымъ кончается IV книга, очевилно нисколько не связаны съ теми псалмами, за которыми они слеаують, и только служать обозначениемъ конца каждой книги. согласно древнему благочестивому обычаю, нередко встречаемому въ восточной литературѣ, заканчивать составленіе или переписывание каждаго тома коротенькой молитвой или славословіемъ.4)

Эти пять книгъ или собрание псалмовъ были составлены въ разное время, большинство изъ нихъ, если не всв, въролтно для употребленія во второмъ храмѣ. Въ концѣ концовъ всѣ собранія были соединены вмѣстѣ и образовали Псалтырь въ томъ видѣ, въ которомъ онъ существуетъ у насъ въ настоящее время. Соединение ихъ не могло быть исполнено раньше 150 года до Р. Х.

Что же можно сказать относительно авторовъ Псалтыря? Если мы обратимся къ обывновенному англійскому изданію, то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) — LXXI русск. изд. <sup>2</sup>) LXXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) CV.

<sup>4) &</sup>quot;Old Testament in Jewish Church," crp. 184.

найдемъ, что большинство отдельныхъ псалмовъ снабжены за-TOJORESME.

Заголовки эти якобы обозначають время и равличныя обстоятельства составленія псалмовъ, а также и имена ихъ автоговъ. Вотъ нѣкоторые изъ такихъ заглавій: "Псаломъ Давида," "Псаломъ Асафа," "Псаломъ Соломона," "Псаломъ Давида, когла пророкъ Назанъ пришель въ нему послѣ того, какъ Давидъ согрѣшилъ съ Вирсавіей," "Псаломъ Давида, когда пришелъ Доигь Идумеянинъ, " и т. д. Еслибъ эти заглавія были достовѣрны, они заключали бы для насъ много драгоцѣнныхъ свёдёній, касающихся составленія и авторовь различныхъ псалмовъ, --- но достовёрны ли они на самомъ дёлё? По едиводушному приговору ученыхъ они не заслуживають довфрія. Почти всё эти заглавія болёе поздняго происхожденія, и вероятно нёть ни одного изъ нихъ, которое бы было написано самимъ авторомъ псалма. Профессоръ Лрайверъ говоритъ: "они (заголовки псалмовъ) не содержатъ никакихъ достовърныхъ свёдёній относительно авторства, или обстоятельствъ, при которыхъ эти псаным были составлены.<sup>41</sup>)

Въ прежнія времена върнян, что большинство псалмовъ было написано самимъ Давидомъ.<sup>2</sup>) Но въ наше время нѣтъ ни одного ученаго, который бы согласился съ этимъ мивніемъ. Эвальдъ приписываетъ Давиду 11 псалмовъ; Гитцигъ - 14; Деличъ — 44. Докторъ Робертсонъ Смятъ увъренъ только въ составлении двухъ исалмовъ Давидомъ. Кюненъ и Рейсъ совершенно отридають авторство Давида, профессорь Той также. Профессоръ Драйверъ, въ настоящее время наиболее авторитетный представитель консервативныхъ направленій въ библейской наукь, посль тщательнаго изученія совершенно отказывается отъ 1/вшенія этой проблемы, говоря: "въ общемъ мы должны произнести приговоръ: non liquet. Списовъ Давидовыхъ исалновъ по Евальду, можетъ быть слишкомъ дляненъ, по въ то же время не можетъ быть доказано, чтобы вовсе не было псалмовъ, составленныхъ самимъ Давидомъ."8)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Introduction to Literature of Old Testament, crp. 352.

 <sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Загодовки приписывають ему авторство 73 псалмовь.
 <sup>a</sup>) Introduction to the Literature of the Old Testament, стр. 358.

Кто же въ такомъ случай написалъ эти драгоцинние гимин древности? Мы можемъ отвътить лишь слидующее: множество набожнихъ душъ древняго Израиля, жившихъ въ течение многихъ въковъ, слидовавшихъ за Давидомъ (по мийнию профессора Тоя, посли Езекия, 700 г. до Р. Х.) и во времена Маккавеевъ, т. е. до 150 г. до Р. Х.

Книга Притчей Соломона. Это поэтическое произведение въ то же время принадлежить въ тому классу писаній (уже упомянутыхъ нами) которыя подъ названіемъ "Книгъ Премудрости" пользовались большимъ значеніемъ среди Евреевъ. Мы склонны аужать. что нравственная и религіозная жизнь Изранльскаго народа всепёло сложилась подъ вліяніемъ его пророковъ и свяценниковъ. Но это ошибка. Со времени Давида и Соломова наряду съ пророками и священниками сталъ возвышаться еще третій классь людей, извёстныхъ подъ именемъ "мудрецовъ", пріобратавшихь съ теченіемъ времени все большее вліявіе на духовную жизнь надода. Наибольшаго вліянія они достигли послё освобожленія изъ Вавилонскаго плёна. Оть этихъ-то людей и исходять три книги Ветхаго Завёта, именно: Іова, Притчи и Екклезіасть, а также два цённыхъ произведенія: Книга Премудрости Інсуса, сына Сирахова, и Книга Премудрости Соломона, которыя мы можемъ найти въ апокрифическихъ книгахъ Ветхаго Завёта, т. к. они не вошли въ число еврейскихъ каноническихъ книгъ. Тогда какъ пророки были проповѣдниками и государственными людьми, а священники руководителями общественнаго религіознаго вульта, мудрецы были мыслителями и философами, занимавшимися разрёшеніемъ различныхъ теоретическихъ и практическихъ вопросовъ, вѣчно тревожащихъ умъ человъка. Нъкоторые изъ этихъ мудрецовъ не отличались особенной набожностью, но, обладая проницательнымъ умомъ, высказывали свои наблюденія надъ людьми и жизнью въ формѣ афоризмовъ и притчъ, какія содержатся, напримъръ, въ Книгъ Притчъ Соломона; другіе же посвящали свою жизнь разрѣшенію глубочайшихъ вопросовъ религіи, какіе мы встрвчаемъ напр. въ книгв Іова.

Книга Притчъ есть трудъ не одного, но многихъ мудредовъ. Она представляетъ какъ бы складъ всей литературы притчъ израильтянъ за нёсколько столётій.

Ученые въ этой книгь распознають по крайней мъръ семь

частей, большей частью отдёленныхъ другъ отъ друга заголовками и вступленіями. Важнёйшія изъ этихъ частей заключаются въ главахъ I, 8 — IX, 18, которыя состоятъ не изъ отрывочныхъ притчъ, но изъ связнихъ разсужденій, превозносящихъ мудрость; въ главахъ X, I — XII, 16, состоящихъ изъ 374 стиховъ, изъ которыхъ каждый содержитъ какое-инбудь изреченіе изъ двухъ антитезныхъ строчекъ (каково напримёръ: "разумный сынъ составляетъ радость отца, но неразумиый сынъ горе матери"; затёмъ въ главахъ XXV — XXIX, составленныхъ изъ отдёльныхъ притчъ, бытъ можетъ древнёйшихъ во всей книгъ.

Относительно утвержденій въ 1 стихѣ первой главы, будто бы притчи эти составлены Соломономъ, консервативный ученый, профессорь А. В. Davidson, говорить слёдующее : "очень можеть быть, что невоторыя изъ нихъ действительно были написаны Соломономъ, и что еще большее число ихъ принадлежать въ его времени; но такъ какъ это время было началомъ зарожденія еврейской мудрости, то вброятно, что въ этоть ранній неріодь произведенія ся были менье многочисленны чёмъ въ послёдующіе вёка, когла она достнгла своего полнаго расцебта. Въ книге Притчъ въ тожъ виде, какъ она теперь существуеть, собраны драгодённёйшіе плоды изранльской мудрости за много стольтій, и безъ сомниния позднийшия столѣтія были богаче и производительнѣе первыхъ."\*) Побудительная причина того, что евреи приписали всё свои притчи авторству Соломона, несомивнио была та же, какая побудила ихъ считать Давида главнымъ псалмопёвцемъ.\*\*)

Въ какое же именно время были составлены всё эти собранія притчъ? Деличъ полагаетъ, что древнъйшіе изъ нихъ (главы X, I — XXII, 16) были составлены въ 900 г. до Р. Х. Эвальдъ переноситъ ихъ на 100 лътъ позже. Другіе сборники были составлены въ разныя времена. Нъкоторыя уже послъ плъненія, или даже въ Греческій періодъ. Окончательное соедине-

<sup>\*)</sup> Encycl. Brit., cr. "Proverbs."

<sup>\*\*)</sup> Этотъ мотивъ повидимому присущъ былъ и другимъ народамъ и заставлялъ гревовъ приписывать большинство ихъ нравоучительныхъ изречений Пивагору, арабовъ — Локману и немногимъ другимъ, а скандинавовъ — Одину.

ніе въ одну книгу всёхъ собраній Притчъ едва-ли могло быть произведсно раньше 200 лётъ до Р. Х.

Екклезіасть. Книга эта слаба какъ въ поэтическомъ, такъ и въ религіозномъ отношенія. Она приналлежить въ "Книгамъ Премудрости," но философія ся пессимистическая. Авторъ искаль счастія по всёмь направленіямь, но нигдё не могь найти его. Онъ испыталъ богатство, славу, знанія, удовлетвореніе всёхъ своихъ желаній, — но во всемъ этомъ нашелъ одну сусту и томленіе духа. Все въ жизни преходяще, самъ человѣкъ существо преходящее; нѣтъ для него загробной жизни. Единственная выкупающая внигу черта — та, что измученный, упавшій духомъ авторъ ся увёщеваеть людей воздерживаться оть излишествъ и жить въ страхѣ Божіемъ. Одно изъ непонятныхъ явленій въ Библіи то, что напр. эта книга принята канономъ, вакъ боговдохновенное слово, тогда вакъ книга, полобная "Премудрости Соломона," съ ея широкныъ, всеохватывающимъ духомъ и возвышенными взглядами на Бога, жизнь и безсмертіе, исключена изъ нея.

Авторъ Екклезіаста неизвъстенъ. Утвержденіе, будто эта книга принадлежить перу Соломона, не имъеть никакихъ основаній. — Она въроятно была написана во второмъ или третьемъ въкъ до Р. Х.\*)

Племь писней Соломона. Даже если выспан библейская вритика не дала бы намъ ничего, кромъ разумнаго объясненія этой поэмы, она сдълала бы для насъ очень много. Ни одна изъ книгъ Библіи не была такъ ложно поната и такъ превратно перетолкована, какъ именно эта. Съ одной стороны ее опредѣляли какъ эротическую поэму, дыпащую нечистымъ, похотливымъ духомъ и совершенно непригодную для чтенія. Съ другой же стороны ее называли божественной аллегоріей, изображающей любовь Христа къ его церкви — и каждый чувственный образъ ея толковали какъ символъ чего-нибудь духовнаго. Такъ, перелистывая лежащую передо мной англійскую Библію, я нахожу слёдующіе заголовки различныхъ главъ Пэ́сни пъ́с-

<sup>\*)</sup> Ewald, Delizsch и Cheyne считають, что "Екклезіасть" быль написань не ранве послёднихь годовь періода персидскаго владычества, окончившагося въ 332 г. до Р. Х.; Noldeke, Hitzig, Künen, Driver и Тоу относять время написанія этой книги приблизительно къ 200 г. до Р. Х.

ней: "любовь церкви ко Христу"; "Любовь Христа къ церкви"; "Слава церкви во Христв"; "изображеніе Христа въ его красотахъ"; "Храстосъ изображаетъ красоти церкви"; "Христосъ направляетъ ее къ палаткамъ пастуховъ и показываетъ ей свою любовь" и пр.

Высшая библейская критика показываеть намъ, что оба эти толкованія неправильны. Въ поэмѣ этой нѣть ничего нечистаго по духу, или непристойнаго, хотя по нашимъ современнымъ понятіямъ ся образы порой и преступаютъ границы приличія. Сь пругой стороны нёть ни малейшаго основанія считать ее алегоріей; во Христу и его церкви она относится столько же, сколько и къ Адаму и Евв или Антонію и Клеопатрѣ. Книга не религіозна, и мы тщетно ищемъ объясненія, почему она попала въ составъ священныхъ писаній; въ то же время она и не безнравственна. Это маленькая любовная драма, безыскуственный разсказь въ драматической форми о чистой, пылкой любви, устоявшей противь всёхь соблазновь и оставшейся вфрной себь.\*) Какъ поэма — она превосходна. Ея описанія природы и жизни среди нея принадлежать къ самымъ поэтическимъ въ литературѣ. Прежній выглядъ, будто она была написана Соломономъ, теперь уже давно оставленъ. Написана она, въроятно, послѣ Вавилонскаго плѣненія.

\*) Проф. Driver слёдующимъ образомъ излагаетъ вкратиѣ завязку этой драмы: "Прекрасная Суламитская дёвушка, застигнутая царемъ и его свитой, во время ихъ путешествія на сѣверѣ, привезена во дворецъ, въ Герусалимъ, и царь надѣется пріобрѣсти ея любовь и убёдить ее промънять простую сельскую жизнь на почеты и удовольствія жизни при царскомъ дворѣ. Но дъвушка уже отдала свое сердце молодому пастуху, и восторги и лесть царя не могуть заставить ее забыть возыюбленнаго. Въ концъ концовъ ей позволяють вернуться домой въ горы, и въ заключеніи поэмы дъвушка и ея возыобленный изображаются ндущими рука объ руку и выражають въ горячихъ и краснорѣчныхъ словахъ преимущества истиной, естественно возгорающейся любян надъ любовью, которую можно купить богатствомъ им знатнымъ положеніемъ." (Introduction to the Literature of the Old Testament, стран. 410 — 411).

# Евангелія: ихъ происхожденіе и характеръ.

I.

Окоччивши наше изученіе книгь Ветхаго Завёта, мы перейдемъ теперь къ Новому.

Что такое Новый Завить? При первомъ же знакомствѣ съ нимъ, мы видимъ, что онъ вполић легко и естественно раздѣляется на двѣ почти равныя части. Первая часть состоитъ изъ 4-хъ Евангелій; вторая часть изъ слѣдующихъ за ними 23-хъ книгъ. Другими словами, первая часть даетъ намъ описаніе жизни и ученія Інсуса; вторая же состоить изъ писаній учениковъ и послѣдователей Інсуса и исторіи возникновенія Христіанской церкви.

Въ первой части мы будемъ имъть дъло съ первыми 3-мя Евангеліями — Матеея, Марка и Луки, по поводу которыхъ мы должны задать себъ тъ же вопросы, какъ и по поводу книгъ Ветхаго Завъта: кто ихъ писалъ? Когда они написаны? и что они представляютъ изъ себя?

Среди людей господствуеть общее мивніе, что Евангелія были составлены раньше другихъ книгь Новаго Завіта. То, что они стоятъ первыми по порядку нашего канона, и также то, что они заключають въ себй повіствованіе объ Інсуст, положившемъ начало новозавітному движенію, — оба эти факта какъ будто подтверждають это внечатлівніе. И тімъ не менбе оно невірно. Раніе всего написанныя книги Новаго Завіта, какъ мы увидимъ это въ одной изъ слідующихъ главъ, суть Пославія св. Павла.

Первая Еваниельская исторія была устная, а не письменная. — Въ теченіе почти цёлаго поколёнія разсказы о жизни и ученіи Інсуса распространялись только устно, сначала его учениками, а потомъ тёми, кто слышаль учениковь его. И такъ наше Евангеліе опирается на древнія преданія. И въ этомъ необходимо ясно отдать себё отчеть при началё изученія Новаго Завёта.

Самъ Інсусъ не писалъ ничего, и нётъ ничего страннаго, что пока онъ былъ жизъ, никто не подумалъ составить лётопись о его словахъ и дёлахъ. Когда послё его смерти его посл'ядователи начали разсказывать объ немъ и пропов'ядывать его Евангеліе, все было св'яжо въ ихъ памяти; поэтому и не было викакой нужды д'ялать записи, кром'я того они надвялись на его скорое возвращеніе; а разъ онъ будетъ съ ними, зач'ять имъ было записывать о немъ?

Почему и какъ начались записи? — Время проходню, а Інсусъ не возвращался, сверхъ того воспоминанія, сначала такія отчетливыя и живыя, становились съ теченіемъ времени все болѣе смутными; и что всего важнѣй, одинъ за другимъ умирали тѣ, кто зналъ его лучше всего. И тогда возникло сознаніе необходимости писанныхъ воспоминаній.

Но кто написаль ихъ? Інсусь никому не поручаль этого дёлать. Кто приняль на себя отвётственность? И если они писали, то въ какой формё? Въ то время какъ распространялись болёе или менёе опредёленныя устныя преданія, основанныя на проповёди разныхъ апостоловъ, создавались, какъ это всегда бываетъ, всевозможныя вымыпленныя исторіи, легенды, которыя перепутывались съ преданіями. Таково было положеніе вещей, когда черезъ 25 — 30 лётъ послё смерти Інсуса началось, неизвёстно къмъ и какъ, записываніе воспоминаній о великой жизни и великомъ ученіи.

Мы; однако, не должны предполагать, что эти первыя записи составили наше теперешнее Евангеліе. Библейская наука нашего столётія установила внё сомнёнія, что по крайней мёрё три наши Евангелія, такъ называемыя синоптическія, — Матеея, Марка и Луки, — суть компиляція, которыя достигли своего настоящаго вида только послё многихъ измёненій.\*)

Остались ли намъ какіе-нибудь слёды отъ тёхъ древнихъ записей или документовъ, которые существовали раньше нашихъ Евангелій? Да, хотя немногіе.

<sup>\*)</sup> Слёдуеть замётить, что наши Евангелія озаглавлены не "Евангеліе Матеея", или "Евангеліе Марка" и т. д., а "Евангеліе отв Матеея", "Марка" и проч., что весьма многозначительно. Повидимому это указываеть на то, что не утверждается, будто Евангелія эти были написаны упомянутыми лицами, а лишь, что содержаніе ихъ въ общемъ согласно съ какиминибудь документами, написанными этими лицами, или съ известнымъ устнымъ преданіемъ, исходящимъ отъ нихъ. См. "Protestant Commentary on the New Testament," т. I, стр. 34.

#### Самые ранніе документы.

Оказывается, что многія произведенія христіанскихъ авторовъ 1-го, ІІ-го и ІІІ-го въковъ уцъльни до нашихъ дней. Сквозь эти древнія писанія мы видимъ слёды многочисленныхъ Евангелій и отрывковъ изъ Евангелій и другихъ документовъ, пространныхъ и краткихъ, которые раньше были въ обращеніи среди церквей и всѣ написанные съ той цѣлью, чтобы дать свъдѣнія объ Іисусѣ. Не безъинтересно будетъ привести здѣсь самые важные изъ нихъ, а именцо:

1. Собраніе Изреченій Господнихь, принисываемыхъ Матеею, не одинаковое съ нашимъ Евангеліемъ отъ Матеея, но, въроятно, поздиве вошедшее въ составъ этого Евангелія.

2. Собраніе воспоминаній о событіяхъ изъ жизни Іисуса, которын, какъ говорять, взяты Маркомъ изъ проповёдей Истра; очевидно, болёе краткія и менёе приведенныя въ порядокъ, чёмъ наше Евангеліе отъ Марка, но, вёроятно, лежащія въ основаніи этого Евангелія.

III. Еваниелие отъ свреевъ, которое, повндимому было въ большомъ распространения въ первомъ и второмъ столѣтии среди Эбіонитовъ или іудейскихъ Христіанъ въ Палестинѣ. Оно иногда упоминается какъ Евангеліе Эбіонитовъ или Назареновъ. Общирныя выдержки изъ него уцѣлѣли въ писаніяхъ св. Іеронима.

IV. Еваниемие от Египтяна, которое въроятно было въ пирокомъ обращения въ Египтъ. Повидимому, на немъ сильно сказалось вліяніе идей Филона Гудейскаго.

V. Такъ называемое *Еваниелие Господне*, также иногда именуемое Евангеліемъ *Маркіона*, потому что это было Евангеліе, употребляемое еретикомъ Маркіономъ и его сектой во П-омъ столѣтіи. Оно, повидимому, имѣло много общаго съ нашимъ Евангеліемъ Луки.

И такъ, мы ведимъ, что наши настоящія Евангелія Новаго Завъта не суть единственния, или даже самыя раннія повъствованія о жизни и ученіи Іисуса.

Но это не все. Съ открытіемъ этихъ первоначальныхъ евангельскихъ документовъ мы въ состояніи стать, какъ кажется, на твердую точку зрёнія при анализё по крайней мёрё двухъ изъ нашихъ настоящихъ Евангелій. Велико ли было вліяніе древнихъ Евангелій отъ Евреевъ, Египтянъ и Маркіона на наши синоптическія Евангелія, мы сказать не можемъ, быть можетъ оно было небольшое; но въ томъ, что Изреченія Господни (Logia) Матеея и воспоминанія Марка суть наиболѣе важные документы, входящіе въ составъ нашего настоящаго Евангелія Матеея и Марка, убѣждены многіе критики Новаго Завѣта, и мнѣніе это пріобрѣтаетъ все большее распространеніе. И дѣйствительно, принято думать, что наши первыя два Евангелія заимствовали свои названія отъ этихъ двухъ документовъ.\*)

Составление Синоптическихъ Еваниелий. Съ значительной правдоподобностью мы можемъ смотръть на составление трехъ Синоптическихъ Евангелий следующимъ образомъ.

Основу перваю Еваниемя, Евангелія Матвея составляють Логіи или собраніе изреченій Інсусовихь, записанныхъ апостоломъ Матвееемъ. Отсюда то преобладаніе словъ Учителя, которое отличаеть его оть другихъ Евангелій. Къ этому основному документу прибавленъ второй по важности біографическій очеркъ, заимствованный изъ документа Марка. Поздите вошли въ его составъ и другіе, частью изъ ходячихъ преданій, и очень въроятно, что частью изъ писанныхъ документовъ, теперь потерянныхъ.

Второе Еваниеліе — Марка. Основу его составиль документь, представляющій воспоминаніе о разныхъ случаяхъ изъ жизни Христа, собранныхъ Маркомъ на основаніи проповедей Петра. Но къ нимъ прибавлено много изъ изреченій Інсуса, взятыхъ, цовидимому, изъ документа Матеея, а также изъ какихъ-то источниковъ, намъ неизвёстныхъ.

Третье Еваниеліе — Луки. О немъ мы не можемъ гово-

<sup>\*)</sup> Такъ называемое "Евангеліе Петра," отрывокъ греческаго текста котораго былъ недавно найденъ, относится къ періоду никакъ не болёе раннему, чёмъ первая половина второго вѣка, и потому должно быть причислено, собственно говоря, къ одной категоріи съ "апокрифическими Евангеліями," о которыхъ идеть рёчь въ одной изъ дальнёйшихъ главъ этой книги. Евангеліе это, повидимому, могло бы пролить свёть на нѣкоторыя стороны вопроса о происхожденіи и времени написанія нашихъ каноническихъ Евангелій. До сихъ поръ, однако, этого еще нельзя утверждать положительно; во исякомъ случаё найденный отрывокъ не представляеть большой цённости.

рить столь опредёленно. Что это компиляція, сдёланная кёмънибудь, имѣвшимъ передъ собою различные писанные документы, на это указываетъ вступленіе къ этому Евангелію. Какіе же это были документы? Мы можемъ только сказать, что они должны были заключать въ себѣ наиболѣе важные оригинальные источники Евангелій Матоея и Марка, вначе было бы невозможно то замѣчательное сходство, которое существуетъ между этими тремя Евангеліями.

Старпищее Еваниелие. — Вопросъ о томъ, какое изъ нашихъ Евангелій самое древнее, есть вопросъ первой важности. Многіе ученые до сихъ поръ держатся взгляда, обыкновенно поллерживаемаго въ прошломъ церковью, что первенство должно быть приписано Евангелію оть Матеея.\*) Этоть взглядъ. однако, не можеть далёе выдерживать критики. Уже въ прошломъ столттін Herder въ Германіи приписывалъ первенство Марку. Но благодаря огромному вліянію Шлеермахера, который держался противоположнаго мивнія, мивніе Гердера было забыто и только, когда оно было вновь высказано въ 1838 году Германомъ Вейсомъ, на него обратили вниманіе ученые критики Новаго Завѣта. Со времени Вейса оно пріобрѣтало все большее число послёдователей, и теперь можно сказать, что оно признано лучшими авторитетами. Кромѣ Гердера и Вейса можно назвать въ числё сторонниковъ этого мевнія слёдующихъ европейскихъ ученыхъ: Вильке, Шенкель, Фолькмаръ, Вейцзекеръ, Пфлейдереръ, Бернгардтъ Вейсъ и Гольтцманъ. Въ Англіи и Америкѣ это миѣніе подтверждается такими учеными, какъ Martineau въ ero "Seat of Authority in Religion"; Dr. Abbot въ его талантливой статъв о Евангеліяхь въ Encyclopaedia Britannica; prof. Estlin Carpenter въ ero "Synoptic Gospels" и Dr. Cone въ ero "Gospel Criticism." Имбя на своей стороне такие авторитеты, мы можемъ смѣло сказать, что Евангеліе Марка вѣроятно самое древнее изь встахь, дошедшихь до нась.

Что касается слёдующаго по древности Евангелія, то авторитетное миёніе будетъ, вёроятно, за Матеея, а третьимъ за нимъ слёдуетъ Лука, хотя какъ Пфлейдерерь и Карпентеръ, тякъ

<sup>\*)</sup> Мићнie это раздђияется, между прочимъ, такими извъстными писателями, какъ F. C. Baur, Hilgenfeld, Keim и Davidson.

и нѣкоторые другіе первоклассные критики ставять на второе мѣсто Луку, а Матеея на третье. Но вопросъ о томъ, кто слѣдуетъ вторымъ, Матеей, или Лука, не такъ важенъ, какъ вопросъ о томъ, дѣйствительно ли Маркъ есть самый древній?

Важность признанія Евангелія Марка древнъйшимъ. Если мы признаемъ Евангеліе Марка древнъйшимъ, то это объяснить намъ развитіе мысли Новаго Завёта, потому что безспорно Евангеліе Марка есть простэйшее изъ всёхъ и представляетъ Іисуса наиболъе опредёленно и просто человёкомъ и объясняетъ его миссію наиболъе простымъ и понятнымъ образомъ.

Въ то время какъ у Матеея изложение начинается длинной и невозможной генеалогической таблицей и цикломъ легенаъ о чудесномъ рождении; въ то время какъ у Луки большая часть его первыхъ двухъ главъ наполнена разсказами о рождении съ сверхъестественными чудесами; въ то время какъ Іоанпъ начинаеть свое повъствование въ небесахъ представлениемъ Въчнаго Слова, воплощающагося и сходящаго на землю, - Маркъ начинаеть простыми, вполнъ ясными словами: "Начало Евангелія Іисуса Христа".\*) Маркь выпускаеть также тв изъ разсказовь о явлении Інсуса послё его восресения, которые болёе всего похожи на легенды. Къ тому же, Евангеліе Марка даетъ указаніе на постепенное умственное и духовное развитіе Іисуса. Въ то время, какъ Матеей и Лука представляютъ Інсуса имѣвшимъ съ самаго начала ясную идею о своемъ призвания, какъ Мессіи, изъ Евангелія Марка следуеть, что идея эта посла постепенно и что впервые она была ясно высказана имъ въ Кесаріи Филипповой, спустя значительное время отъ начала его проповрзи.

Именно эта большая простота Евангелія Марка, его большая естественность въ изображеніи Іисуса, его сравнительная свобода отъ легендарнаго элемента, отъ признаковъ поздивйшей обработки и отъ выраженій и намековъ на событія, указывающихъ на значительно поздивйшее происхожденіе, все это было причиной, побудившей ученыхъ всего міра, все болѣе и болѣе склоняться къ тому взгляду, что это Евангеліе есть древнвищее.

\*) Слова "Сына Божія" подлежать сомнёнію, такъ какъ они опущены въ нъкоторыхъ древнихъ спискахъ. Время появленія Синоптических Евангелій. — Къ какому времени мы должны отнести Евангелія Матеея, Марка и Луки ?

Въ теченіе послёднихъ 20 лёть зам'ятна несомивниая тенленція отнести время появленія Евангелій къ более раннему періоду, чёмъ это утверждается Тюбингенской школой. Однимъ изъ благопріятныхъ признаковъ времени служитъ стремленіе врайнихъ представителей библейской критики подойти ближе другъ къ другу и найти общую почву. До сихъ поръ существуетъ еще большая разница во взглядахъ относительно времени появленія Евангелій, но лучшіе теперешніе авторитеты почти единогласны, по крайней мёрё въ томъ, что одно изъ Синоптическихъ Евангелій, или Марка, или Матеея — должно било быть написано вероятно не позже разрушенія Іерусадима, которое произошло въ 70 году после Р. Х.; и что другія два Синоптическія Евангелія появились въ теченіе слёдующихь 20 нли 30 лёть. Такъ что, если мы примемъ Марка за первое, а Матеея за второе по времени, мы должны обозначить время появленія Марка около 70-го года, Матеся, в'вроятно, между 70-мъ и 90-мъ, а Луки между 80 и 105.

Надо принять во вниманіе, однако, что эти даты относятся въ окончательной компиляціи каждаго Евангелія, къ тому времени, когда каждое изъ нихъ въ главнійшихъ чертахъ пріобріло ту форму, въ которой оно дошло до насъ, но не ко времени появленія второстепенныхъ документовъ, вошедшихъ въ составъ ихъ. Какъ Логіи или собраніе изреченій, которыми пользовался Матоей, такъ в документъ, лежащій въ основаніи Евангелія Марка, безъ сомнівнія появились нісколько раньше, — быть можетъ въ 60 или 55 годахъ, т. е. черезъ 25 или 30 ліять послі смерти Христа.

### XI.

# Евангелія : ихъ происхожденіе и характеръ.

#### Ц.

IV-ое Еваниелие. Перехожу теперь отъ Сипоптическихъ Евангелій къ четвертому, извъстному подъ названіемъ Евангелія отъ Іоанна.

Мы видели, что Синоптическія Евангелія представляють изъ

себя компыляція. 4-ое же Евангеліе, вёроятно, не компиляція, или по крайней мёрё ясно, что *главная часть* была написана однимъ авторомъ. Кто же быль этоть авторь ?

Мы приходимъ теперь къ вопросу, возбуждающему самме горячіе споры среди критиковъ Новаго Завъта. Обыкновенный взглядъ, котораго придерживалась христіанская церковь въ прошломъ, былъ тотъ, что составителемъ этого Евангелія былъ Іоаннъ — ученикъ Іисуса. Въ настоящее время ученые, примыкающіе къ ортодоксіи, или евангелизму, обывновенно придерживаются того же взгляда, хотя и не есть. И среди несогласныхъ есть нѣсколько весьма выдающихся критиковъ. Нѣкоторые же либеральные и независимые ученые согласны съ ортодоксальнымъ мнѣніемъ. Я думаю, однако, что, не отстуная отъ истины, можно сказать, что изъ наиболѣе извѣстныхъ и достойныхъ довѣрія авторитетовъ новозавѣтной критики, въ настоящее время по крайней мъ́рѣ половина не признаетъ Іоанна авторомъ Евангелія,\*) и несомнѣнно, что взглядъ этотъ все болѣе утверждается\*\*.)

Когда было написано 4-ое евангеліе? Отв'ять, который должень быть дань на этоть вопрось, зависить оть нашего р'вшенія относительно авторства его. Если мы согласны съ тіз-

\*) Вотъ имена вёкоторыхъ изъ критиковъ, придерживаюпихся этого мнения: F. C. Baur, J. J. Tayler, Keim, Holtzmann, Scholten, Pfleiderer, Schürer, Davidson, Martineau, Carpenter, E. A. Abbot, Cone.

\*\*) Слёдуеть замётить, однако, что кромь этихъ двухъ крайнихъ взглядовъ (1-го, признающаго апостола Іоанна единственнымъ авторомъ четвертаго Евангелія, и 2-го, всецьло отрицаюшаго авторство Іоанна) существуеть еще трети взглядь, примиряющій въ извёстномъ смыслё оба эти врайнія мивнія и раздъляемый некоторыми компетентными и безпристрастными учеными, какъ напр. Wendt'омъ въ Германіи и Cone'омъ въ Америкь. Согласно этому взгляду четвертое Евангеліе въ той формь, какъ мы его знаемъ, написано было не Іоанномъ, а писателемъ, жившимъ позже апостольскаго неріода, но авторъ этоть обладаль подленнымъ разсказомъ, написаннымъ Іоанномъ, и включилъ его въ свое Евангеліе. Подлинный тексть, принадлежащій перу Іоанна, находится такимъ образомъ въ такомъ же отношения къ тексту нашего 4-го Евангелія, въ какомъ Logia (изреченія), записанныя Матееемъ, стоятъ въ Синоптическимъ Евангеліямъ въ ихъ окончательной формв. Въ пользу этого взгляда можно привести много соображений.

ми, которые говорять, что Іоаннъ быль авторомь этого Евангелія, то мы должны предполагать, что оно, въроятно, было написано немного ранве 100-го года, когда Іоаннъ быль очень старь, — предположеніе, которому трудно повѣрить, такъ какъ содержаніе этого Евангелія отнодь не говорить о дряхлости его автора. Если мы согласимся съ тѣми, которые утверждають, что это Евангеліе не могло быть написано Іоанномъ, тогда мы будемъ принуждены отодвинуть время его происхожденія во второе столѣтie, быть можетъ между 130 и 140 годами.

Противиположности межди Синоптическими Евангеліями и 4-мъ Еваниеліемъ. Необходимо понять очень явственное и значительное различіе и даже противуположности, существуюшія между Синоптическими и 4-ымъ Евангеліемъ. Они въ особенности замётны въ описаніяхъ Іисуса, какъ они намь его изображають. Вероятно лишь немногіе, чье вниманіе не было спеціально занято этимъ вопросомъ, вполнѣ сознають, какъ во многомъ различается Інсусъ Іоанновъ отъ Інсуса Матеея, Марка и Луки. Правда, есть различіе и въ изображеніи его Сипоптическими Евангеліями. Всякій изъ Синоптическихъ писателей имбетъ свою собственную точку зрёнія и свои собственные оттвики при изображении Христа, твиъ не менве, въ общемъ, во всёхъ трехъ Евангеліяхъ главнёйшіе случан изъ жизни Христа и выдающіяся черты его характера однь и ть же. Не то мы находимъ въ 4-омъ Евангелия. Здесь почти все отличается оть предыдущихъ. Синоптики изображають Христа открыто проповѣдующимъ только въ теченіе одного года. По четвертому же Евангелію — въ продолженіе 3-хъ лётъ. Согласно съ Синоптическими Евангеліями время учительства протекло большею частью въ Галилев, и только одинъ разъ онъ постилъ Іерусалимъ, и это было незадолго до конца его жизни. По 4-му Евангелію онъ неоднократно посещаль Іерусалимь н большая часть времени его учительства протекла въ Іудев. Въ Синоптическихъ Евангеліяхъ говорится о его плотскомъ рождении. Въ 4-мъ Евангели о немъ говорится, какъ о предвечномъ Логосв или Слове, сосуществующемъ съ Богомъ, сошедшемъ съ неба и явившемся въ человѣческомъ образѣ. Въ Синоптическихъ Евангеліяхъ Іисусъ есть человёкъ; онъ ёсть, спить, голодаеть, жаждеть, утомляется, подвергается искушеніямь, развивается умственно, чувствуеть страхь передь Сандерлэндъ. 8

страданіями, упиваеть, молится и даже временами теряеть сознаніе связи съ Богомъ. Онъ ограниченъ въ познаніи и силѣ, живетъ въ мірѣ всегда, какъ человѣкъ среди людей. Правда, ему приписывани чудесное рожденіе. Но люди того времени приписывали чудесное рожденіе Шлатону, и Александру, и Августу Цезарю. Его изображаютъ творящимъ чудеса. Но въ то время на чудотворства смотрѣли какъ на обычное явленіе. Его изображаютъ воскресшимъ изъ мертвыхъ. Но такъ же воскресали и Самуилъ, и Монсей, и Илін, а они были людьми.\*)

Но лишь только им перейденъ въ 4-му Егангелію, мы попадаемъ совсёмъ въ другую атмосферу. Інсусъ ужъ болёе не человёкъ. Онъ — сошедшее съ неба на землю таннственное существо, не вполив Богь, но гораздо выше человёка; и онъ живетъ на землё, какъ существо изъ другого міра. Весь его способъ ученія совсёмъ различный отъ предыдущаго. Въ Синоптическихъ Евангеліяхъ онъ повсюду учитъ притчами или краткими сжатыми изреченіями. Въ 4-мъ Евангеліи — нётъ притчъ и, вмёсто краткихъ, хрустально ясныхъ изреченій, столь сжатыхъ, острыхъ, свёжнихъ и полныхъ смысла, что тотъ, кто знаетъ ихъ, никогда не забудетъ, — вмёсто этого онъ говоритъ здёсь пространно и произноситъ мистическія, метафизическія рёчи.

Словомъ, все 4-ое Евангеліе указываетъ, что авторъ его имѣлъ въ виду преднамѣренную доктрину. Это не просто повѣсть, написанная безъ всякой тендевціи, съ желаніемъ просто разсказать о томъ, что дѣлалъ и говорилъ Іисусъ. Это защита, доказательство, документъ, написанный съ цѣлыо показать, что Іисусъ былъ воплощеннымъ Словомъ Бога.

Эта огромная разница между 4-ымъ Евангеліемъ и другими есть одна изъ главныхъ причинъ, почему столь многіе свободные отъ предразсудковъ ученые находять невозможнымъ допустить, чтобы оно могло быть написано однимъ изъ апостоловъ, и расположены поэтому вообще смотръть на него, какъ на произведеніе болъе поздняго времени, когда простая чело-

<sup>\*)</sup> Очевидно авторъ имѣетъ въ виду легенды о вызываніи тѣни Самуила Эндорской волшебницей и о появленіи Моисея и Илів во время преображенія Христа. (Пер.)

въческая личность Інсуса была возведена въ нѣчто сверхъ-И действительно, одно изъ наиболе человѣческое. B9.3.ныхъ заключеній библейской критики состоить въ открытін порядка приблезительныхъ датъ и отношеній одного въ другому Евангелій и другихъ писаній Новаго Завъта, благодаря чему мы въ состояние прослёдить, какъ измёнялось понятіе объ Інсусѣ отъ простѣйшаго, какъ у Марка, до болѣе осложненнаго и экзальтированнаго, вакъ у Матеея и Луки, еще болёе въ Посланіяхъ апостольскихъ и въ сильнёйшей степени у Іоанна. Правда, что представление объ Інсусѣ еще не достигло высоты божества, превращение Інсуса изъ человёка въ Бога окончательно происходить только на Никейскомъ соборѣ, въ 325 году; но уже въ то время, когда писалось 4-ое Евангеліе, представленіе это далево ушло впередъ отъ предыдуmaro.

Однако, не слёдуеть думать, что такой взглядь на происхожденіе 4-го Евангелія упраздняеть его, какъ малоцённый документь. Далеко нёть. Это только изминяеть его цённость, придавая ему цённость преимущественно этическую и духовную, вмёсто исторической. Несмотря на то, что факти изъ жизни Іисуса такъ идеализированы на страницахъ этого Евангелія, что утратили значительную долю исторической правдоподобности, слёдуеть признать въ немь болёе глубокую и богатую оцёнку самаго духа жизни и ученія Іисуса, чёмъ, быть можеть, въ любомъ изъ Синоптическихъ Евангелій и, вёроятно, даже во всёхъ другихъ книгахъ Новаго Завёта.

### Легендарный элементъ въ Евангеліяхъ.

При свётё современной науки слёдуеть сознаться въ присутстви легендарнаго элемента въ Евангеліяхъ точно такъ же, какъ находили легенды въ различныхъ частяхъ Ветхаго Завёта. Немало изъ чудесныхъ исторій въ Евангеліи безъ сомнёнія представляютъ изъ себя легенды; напримёръ, тё особенно интересныя чудесныя исторія, которыя передаютъ о рожденіи Іисуса; подобные разсказы существуютъ относительно и многихъ другихъ великихъ историческихъ личностей.

И д'виствительно, эти разсказы нашихъ евангелистовь о рожденіи большею частью очень схожи съ тіми, которые мы находимъ въ буддійской литературі относительно рожденія

Гаутамы-Будды. Интересно то, что относительно евангельскихъ исторій о рожденіи Інсуса мы въ состояніи прослёдить. какь развивались эти легенды, и, изучая ихъ такимъ образомъ. прійти къ заключенію, что онѣ не только не перелають лѣйствительные факты изъ жизни Інсуса, но присоединены были къ Евангеліямъ позже, — во время, которое мы можемъ приблизительно определить. Для того, чтобы увидеть это, мы должны только открыть Библію. Просматривая начало Евангелія Марка, какъ наиболёе раннее изъ всёхъ, мы не находимъ тамъ ни одной изъ этихъ исторій о чудесномъ рожденіи. Зато, переходя въ болѣе позднимъ спискамъ Матеея и Луки, -мы находимь ихъ всё. Отсюда неизбёжень, кажется, выводь, что въ то время, когда писалось Евангеліе Марка, онѣ еще не существовали; но во время составленія двухъ позднѣйшихъ Евангелій онѣ народились и пріобрѣли общее довѣріе, что вообще легко случается со всякими чудесными исторіями. Всябдствія этого составители этихъ двухъ Евангелій включили ихъ въ свои повёствованія.

Это хорошо иллюстрируеть повсемѣстное развитіе легендь. Важно обратить внимаейе на то, что повсюду, какъ въ Библіи. такъ и внѣ ея легенды появляются совмѣстно съ чудесами. Разсвазы о чудесахъ могли быть не всегда легендарны, но легенды всегда или почти всегда облекаются въ форму чудеснаго. Всявдствіе этого каждый разь при чтенін буддійскихъ или греческихъ и римскихъ историческихъ сочиненій, встрёчаясь сь разсказами о чудесномъ, мы сейчасъ же относимъ ихъ въ области легендъ, какъ насъ тому учитъ историческая критика; точно такъ же при изучени Библи, Ветхаго и Новаго Завѣта, когда мы находимъ разсказы о чудесныхъ происшествіяхъ, мы, какъ учить насъ здравая библейская критика, всегда задаемъ вопросъ: не легенда ли это? Историческая критика признала уже аксіомой, что присутствіе чудеснаго элемента въ какомънибудь разсказё или лётописи, хотя и не лишаеть всякой достовърности эти произведенія, темъ не менье бросаеть на нихъ нѣкоторое подозрѣніе. Повѣствованіе, разъ заподозренное такимъ образомъ, можетъ быть принято за исторически върное только послѣ глубочайшаго изслёдованія на основаніи достоввривищихъ свидетельствъ.

Мы можемъ колебаться въ признания легендарнаго элемента

въ Евангеліяхъ изъ боязни, что это можетъ поколебать довъріе къ нимъ и такимъ образомъ ослабить основаніе въры въ Христа. Но подобщое положеніе не достойно честнаго изслёдователя истины. Въ самомъ дълъ, бояться вритики, значитъ признать, что истина не можеть посгоять сама за себя.

Фр. Хеджъ (Dr. F. H. Hedge) говорить: "каждая историческая религія, которая завоевала себе место во всемірной исторія, ОБружнія кажный факть легениарнымь сіянісяь, которос критика не всегла можеть отлёлять, и которос народная вёра даже не старается отделять ... Христіанство, такъ же какъ и всякая другая религія, ниветь свою мивологію, -- мивологію до такой степени перевутанную съ дъйствительными событиями изъ его древней исторіи, до такой степени сплетенную и спалнную съ его первоначальнымъ зарожденіемъ, что исторія н жиев не всегда могуть быть различены одна оть другого... Тёмъ не менёе истолкованіе нёкоторыхъ частей Евангелія въ качестве мнеовъ не имветъ сколько-нибудь замётнаго вліянія на характеръ личности Христа. Безпристрастный читатель этихъ списковъ долженъ видеть, что евангелисты не выдумали этоть харавтерь; они не сочинили Інсуса своихъ повъствованій; напротивъ, Інсусъ создалъ ихъ. Справедливо изречение, что только Христосъ могь придумать Христа."\*)

### Достовѣрность евангельской исторіи.

По еднеодушному приговору комнетентныхъ авторитетовъ науки, евангельскія ваписи — произведенія человѣческія и, какъ таковыя, несовершенны. Онѣ отнюдь не свидѣтельствуютъ о всевѣдѣнін ихъ авторовъ или составителей; какимъ же образомъ могли бы онѣ быть свободны отъ заблужденій! Но хотя библейская критика и отрицаетъ ихъ непогрѣшимость, она въ то же время безусловно признаетъ всѣ ихъ достоинства, добросовѣстность и ихъ общую достовѣрность, которыя подтверждаются многочисленными доказательствами. Гиббонъ и Банкрофтъ могли ошибаться и нерѣдко ошибались относительно

<sup>\*) &</sup>quot;Ways of the Spirit" стр. 319, 338. Вся глава о "Миенческомъ элементъ въ Новомъ Завътъ" полна интересныхъ соображеній, и ее прочтетъ съ пользой всякій, желающій понять, насколько независимы правственныя и духовныя истины отъ той формы, въ которой онъ выражены.

отдёльныхъ утверждаемыхъ ими фактовъ въ ихъ исторіи о паленін Рима или Американской революція : что же касается общаго изложения этихъ историй, то оно конечно не оставляетъ мѣста сомнѣнію въ его истинности. То же можно сказать и о Евангеліяхъ : въ нихъ можетъ быть и есть не мало фактическихъ погрёшностей, происшеншихъ какъ всибиствіе негенкарныхъ преувеличеній, такъ и разнаго рода человіческихъ недостатвовь, но истинность ихъ основныхъ положений, самой сути ихъ - не можетъ подлежать сомевнію. Относительно чудеснаго голоса, раздавшагося во время крещенія на Іорданѣ или числа надписей на вресть свангелическія записи могли ошибаться: но онв едва ли могли ошибаться относительно самаго существованія Інсуса и главнійшихь фавтовь его жизне и смерти. Мы можемъ сомнѣваться въ томъ, исходять ди дыствительно такія-то или такія слова изъ усть самого Христа, или же они записаны составителемъ Евангелія въ томъ видь, въ какомъ они сохранились въ его памяти по прошествіи четверти или трети столітія послі смерти Учителя. Но если только историческая и литературная критика вообще заслуживаеть довёрія, то мы не можемь подвергать сомнёнію тё немногія великія и простыя осповныя истины, которыя, по свидетельству всёхъ Евангелій, составляють самую сущность ученія Христа и которыя не только глубоко запечатлёлись въ сердпахъ его слушателей, но подобно путеводнымъ звёздамъ на небѣ освѣщають путь всего человьчества, - такія непреложныя истины, какъ напримёръ тё, что всё мы братья и что у насъ одинъ Отецъ Небесный, что мы въ жизни должны руководиться золотымъ правиломъ другимъ не дѣлать того, чего не желаемъ себь, должны любить и прощать нашемъ врагамъ, жалъть бъдныхъ, что мы грёшимъ и страдаемъ, что неизбёжно возмездіе, что Царство Божіе тождественно съ любовых и добротой, что душа человическая божественна и безсмертна.\*) Въ томъ, что

<sup>\*)</sup> Желающимъ ознакомиться подробнѣе съ важными вопросами, затронутыми въ этой главѣ, совѣтуемъ обратиться къ сяѣдующимъ сочиненіямъ: Кеіт, "Jesus of Nazara", т. I; Davidson, "Introduction to the New Testament", (Gospels); "Protestant Commentary on the New Testament" (Introduction to the Gospels); Strauss, "New Life of Jesus,"" r. I, стр. 47 —-194 (Gospel Sources), Carpenter, "Synoptic Gospels"; Barrow,

эти великія истины составляють самую сущность христіанскаго ученія, мы можемъ бить такъ же увёрены, какъ въ томъ, что существоваль самъ Христосъ, и въ этомъ не сомийвается ни одинъ компетентный ученый нашего времени.

#### XII.

# Павелъ и книга Дѣяній св. апостоловъ.

Приступая послё изученія Евангелій въ разсмотрёнію другихъ книгъ Новаго Завёта, мы переходимъ отъ изученія жизни и ученія Іисуса въ изученію жизни и дёятельности его послёдователей. Мы видёли, какъ было положено основаніе христіанскаго зданія, теперь по порядку намъ слёдуетъ разсмотрёть, какимъ образомъ стёны зданія воздвигались его первыми строителями.

Прежде всего намъ приходится имъть дъло съ исторической книгой, называемой Дъяніями апостоловъ. Она начинаеть христіанскую исторію съ того момента, на которомъ остановились Евангелія, и, излагая ходъ событій за сорокальтній періодъ, достигаеть того времени, когда образовалась цъла съть христіанскихъ общинъ, раскинувшихся не по одной только Палестинъ, но и по всъмъ главнъйшимъ городамъ сосъднихъ странъ. Кромъ прежнихъ именъ мужчинъ и женщинъ, встръчавшихся намъ въ евангельскихъ повъствованіяхъ, попадаются теперь имена совершенно незнакомыхъ намъ работниковъ Христовыхъ, иногда очень выдающіяся. Важнъйшее изъ такихъ именъ — Савлъ изъ Тарса, извъстный подъ именемъ Павла. И дъйствительно послѣ Іисуса самая значительная и выдающаяся личность, имя которой связано съ основаніемъ христіанства н

"Regni Evangelium", Cone, "Gospel Criticism and Historical Christianity"; Westcott, "Introduction to the Study of the Gospels"; Renan "Les Evangiles"; Bernhard Weis, "Manual of Introduction to the New Testament"; Baring Gould, "Lost and Hostile Gospels"; Martineau, "Seat of Authority" (главы о Евангеліяхъ); Crooker "Jesus brought Back" и "Different New Testament Views of Jesus;" принадлежащая перу Е. А. Abbott'a статья "Gospels" въ Encycl. Brit.; Schürer о четвертомъ Евангеліи (Comtemporary Review сентябрь 1991 года.) Егга Abbot и J. F. Clarke о томъ же; Chadwirsk, "Bible of To day," левція VIII; Pfleiderer", Development of Theology in Germany," жняга III, гл. I. твореніями Новаго Завѣта, есть Павель. Для того, чтоби лучше понять книгу Дѣяній и вышедшія изъ подъ его пера посланія, мы сначала должим ознакомиться съ его жизныю.

Апостоль Павель: Павель повидимому никогда не зналь и не видаль Інсуса (во плоти), хотя онь не могь быть многимь моложе его и быль воспитань въ Іерусалими. Онь быль пылкаго и порывистаго нрава и вскоре после распятія Христа (можеть быть черезь 2 года) сладался одникь изь выдающихся гонителей маленькихъ христіанскихъ общинъ, появлявшихся какъ въ Іерусалнив, такъ и въ другихъ ивстахъ. Съ тою же страстностью, съ какой онъ впослёдствін сдёлался проповёдникомъ христіанства, онъ сначала сталъ преследовать ненавистную ему секту "Назарянъ" и не только въ предвлахъ Іерусалима и другихъ городовъ и деревень Гуден, но въ концѣ концовъ и за предълами Палестины. Замъчательное событіе, изменнышее всю его жизнь, случилось на его пути въ Дажаскъ, лежавшій къ свверо-востоку, недалеко отъ границъ Палестнин. Онъ отправлялся туда для искорененія новой ереси. Стойкость и сила вёры тёхэ женшинь и мужчинь, которыхъ онъ подвергалъ пыткамъ в даже смертной казни, очевидно снаьно поразная его, и онъ не могъ отделаться отъ глубокаго влечатленія, произведеннаго на него всемь, что онь узнаваль о жизни, ученін и геройскомъ мученичествѣ Інсуса. И когда передъ нимъ предсталъ городъ, въ которомъ онъ долженъ былъ возобновить свое жестокое, кровавое діло, его, какъ разсказывають, внезацно озарнио какое-то вндение, --- онъ увидель свъть свътлье солнца и услышаль голось, который сказаль ему: "Савль, Савль! что ты гонных меня?... Я Інсусь, котораго ты гонны." Здёсь не мёсто разбирать самую природу этого вальнія. Довольно того, что мы знаемь, что результатомъ его быль полный перевороть въ жизен Павла, и что изъ ревностнаго врага христіанской вёри, какних онъ быль прежде, онъ отнынё становится ся горячних защитникомъ и распространителенъ.

Прежде всего овъ пріобрѣлъ извѣстность въ Антіохін, богатой и многолюдной столицѣ Сирін, гдѣ нало по налу образовылась сиѣшавная община христіанъ изъ евреевъ и язичниковъ. Здѣсь Павелъ проповѣдовалъ и отсюда, какъ изъ своей главной квартиры, онъ отправлялся на проповѣдь во всѣ части Сирія и Киликін. Раздѣленіе среди христіанской церкви.

Именно здесь въ Антіохін впервые возникь великій споръ, взволновавшій и разділившій древнюю христіанскую церковь. Явился вопросъ : для евреевъ ли только христіанство или также для язычниковь? Если оно также для язычниковь, то должны ли они сначала пройти черезъ іудейство, т. е. обрѣзаніе и соблюдение еврейскихъ обрядовъ и нравственныхъ предписаній, или ніть? Вопросы эти, возникшіе сначала въ Антіохіи, скоро потребовали себе разрёшенія и въ другихъ местахъ. такъ какъ въ христіанство стали обращаться и другіе народы. Спрашивалось, какимъ образомъ сділовало при этомъ поступать съ ними? Павелъ съ самаго начала взглянулъ на дъло очень широво. Онъ провозгласилъ, что врестная смерть Інсуса ознаменовала новый договоръ между Богомъ и человёкомъ, упразднившій и замённышій собою старый договорь, заключенный на горь Синайской. Въ этомъ новомъ договоръ законъ быль упразднень: единственнымь условіемь спасенія слёдалась втора, и такимъ образомъ различіе между евреями и язычниками было устранено. Еврейскимъ христіанамъ такая точка зрѣнія казалась слишкомъ крайней и радикальной, неудивительно поэтому, что возникло разногласие. Въ Інсусв они вндёли лишь еврейскаго Мессів, тогда какъ Павелъ провозгласиль его Спасителемъ всего человѣчества. Они учили вновь обращенныхъ, что войти въ новое царство Мессіи они могутъ только послё того, какъ исполнять обрядь обрёзанія и подчинятся всёмъ еврейскимъ законамъ относительно ёды, субботняго дня и проч. Павелъ же говориль, что единственное условіе обращенія — вѣра во Христа и душевная чистота передъ Богомъ. Вскорѣ Іерусалимская церковь, чуя приближающуюся опасность, отправила въ языческимъ христіанамъ въ Антіохію своихъ пословъ, требуя отъ нихъ подчиненія еврейскому закону и настаивая въ особенности на совершении обряда обрѣзанія. Препирательства становились все серьезиве. Тогда Павель, надъясь какъ нибудь уладить разногласія, взяль себъ въ помощники Варнаву и Тита и пошелъ съ ними въ Іерусалимъ. Тамъ онъ представилъ все дёло стоявшимъ во главё Іерусалимской церкви Петру, Іоанну и Іакову, н. хотя ему и не удалось убёдить ихъ вполнё, они все-таки пришли къ слёдующему временному соглашенію: апостолы посвятять себя миссіонерской д'вятельности внутри самой Іуден, Павель же будеть пропов'вдовать среди язычниковь, причемъ никто не будеть вм'вшиваться въ его д'вла, даже въ томь случав, если онъ не найдетъ нужнымъ настаивать на обр'язаніи обращенныхъ. На основаніи этого уговора, Павелъ былъ принять въ число сотрудниковъ апостоловъ и, довольный результатами своихъ переговоровъ, вернулся обратно въ Антіохію.

Но разногласіямъ этимъ еще не былъ положенъ конецъ. Между пониманиемъ новаго редигиознаго движения Павдомъ и пониманіемъ Іакова. Петра и Іоанна была слишкомъ большая развина. Евреи вообще считали (исуса еврейскимъ Мессіей. долженствующимъ въ скоромъ времени вернуться къ нимъ, чтобы основать среди нихъ свое царство. И тогда какъ Іерусалинскіе апостолы въ новой вёрё видёли лишь дальнёйшее развитіе іудейства (т. е. іудейство плюсь осуществленіе его упованій на Мессію), христіанство для Павла было імлействомъ. преобразившимся во всемірную редигію. Это коренное разномысліе не могло не поддерживать и не порождать все новыхъ діленій внутри христіанской церкви въ теченіе двухъ или трехъ поколёній, и оно же было причиной того, что вся жизнь Павла протекла въ тяжелой борьбе и вражде, въ безпокойствахъ и горестяхъ. Понять это, значить найти ключъ во всему, что иначе казалось бы веобъяснимымъ, какъ въ Двяніяхъ апостоловъ и Посланіяхъ Павла, такъ и во всей второй половинѣ Новаго Завѣта. Всю свою жизнь Павель посвятиль неустанной пропагандъ Христовой въры, основанию и поддержанію церквей (христіанскихъ общинъ) въ Малой Азін, на Кипрв, въ Македонін, въ Грецін и Римв. Исторія его двятельности изложена частью въ Двяніяхъ и частью въ Посланіяхъ Павля.

Двянія Апостоловъ. Во вступительномъ стихѣ этого писанія говорится о томъ, что оно составлено тѣмъ же авторомъ, какимъ написано и Евангеліе отъ Луки. Это подтверждается кавъ сходствомъ слога авторовъ и ихъ общимъ пониманіемъ христіанскаго движенія, такъ и древними церковными преданіями.

Книга Дѣяній прододжаетъ Евангельское повъствованіе съ того момента, на которомъ оно прерывается въ Евангеліяхъ, т. е. со смерти Інсуса (35 г. п. Р. Х.) и доходить до 64 г., считающагося годомъ смерти св. Павла въ Римъ. Это обстоятельство въроятно послужило основаніемъ того, что собератели Новозавѣтныхъ писаній помъстили эту внигу между Евангеліями и Посланіями Павла вмъсто того, чтобы отвести ей мъсто въ концѣ Новаго Завѣта, соотвѣтствующее ей по времени ея составленія.

Произведеніе это естественнымъ образомъ дёлится на двё части. Первая, простирающаяся отъ начала и до IX главы 30 ст., даетъ какъ бы отчетъ о распространеніи Евангелія и основанін церкви въ самой Палестинѣ. Вторая, значительно длиннѣйшая, чѣмъ первая, обнимаетъ всю остальную часть книги и описываетъ христіанское движеніе въ Западной Азіи, затѣмъ въ Европѣ и, наконецъ, въ столицѣ Ремской Имперіи. Въ первой части, трактующей о распространеніи Евангелія въ Палестинѣ, самой выдающейся личностью является апостолъ Петръ; во второй, повѣствующей о распространеніи христіанства между язычниками, — св. Павелъ.

Слёдуеть замётить, что въ историческомъ отношения книга эта налеко не удовлетворительна. Вещи самыя незначительныя въ ней описываются съ большими подробностями, тогда какъ предметы и событія величайшей важности въ ней упоминаются только въ самыхъ общихъ чертахъ, если не совсёмъ замалчиваются. Есть-ли какая-инбудь возможность понять, чёмъ собственно руководился авторъ этой книги, упоминая объ однихъ вещахъ и умалчивая о другихъ? Другими словами, имблъ ли онь какую-нибудь другую цель, кроме простого цовествования? И если это такъ, то можемъ ли мы открыть, какова эта цёль? Вопросы эти были предметомъ продолжительныхъ толковъ и споровъ. Представители Тюбингенской школы критиковъ въ Германи съ большой силой поддерживали то мивніе, что цвль этой вниги очевидно въ томъ, чтобы насколько возможно затушевать то глубокое разъединение, которое такъ долго существовало между первыми христіанами, и показать, что еврейскіе и языческие христіане всегда были въ ладу и согласіи и составляли какъ-бы единую касолическую церковь. Такъ что всв событія, указывающія на разногласія между христіанами, обыкновенно оставляются безъ вниманія, тогда какъ все, что только могло свидетельствовать о брагстве и совместной деятельности

христіанъ, особенно сильно подчеркнуто. По мизнію крити ковъ такой способъ изложения порой совершенно искажаетъ истинные факты исторіи. Павель, напримёрь, бывшій вожлемь языческихъ христіанъ и, какъ таковой, жестоко преслёдуемый еврейской церковыю въ течение всей его проповёднической квательности, въ Лвяніяхъ преиставленъ квиствующимъ заодно и въ твснъйшей дружбь съ Петромъ, вождемъ противной партін. Оба апостола представлены занимающими одинаковое положение и пользующимися у всёхъ одинаковник почетомъ. Читая Деянія апостоловь, мы получаемь такое впечатленіе, что Павель и Петръ какъ бы помвнялись местами и характерами. Дёло представлено такъ, будто въ обращении язычниковъ первый шагъ сделадь не Павель, а Петрь. Одно изъ самыхъ шировихъ и замбчательныхъ изречений Новаго Завбта вложено здъсь въ уста Петра, а не Павла: "Богъ нелицепріятенъ; но во всякомъ народѣ боящійся его и поступающій по правдѣ пріятенъ ему." И опять-таки не Павелъ, а Петръ отправляется изъ Іоппіи въ Іерусалимъ, чтобы вступить въ переговоры съ апостолами и братьями и выхлонотать языческимъ христіанамъ наравнё съ евреями открытый доступъ ко всёмъ благамъ христіанства. Съ другой стороны Павель якобы признасть обязательность извёстной части еврейскаго закона для христіанскихъ общинъ язычниковъ; онъ самъ строго исполняетъ законъ Монсея; совершаеть обрядь обрёзанія надъ сыномь грека, такъ какъ мать его была еврейкой; считаетъ себя обязаннымъ соблюдать еврейскіе праздники; произносить обіть Назорейства; выдаеть себя евреямь за верующаго въ писаніе въ прежнемъ смыслё и за фарисея, и всегда и до самаго конца онъ представленъ проповѣдующимъ прежде всего среди евреевъ, въ какомъ бы мёстё онъ ни находился.

Все это, какъ говорять Бауръ и Целлеръ, представляетъ намъ картину совершенно непохожую на ту, которую рисуетъ самъ Павелъ въ своихъ Посланіяхъ; картины эти настолько различны между собой, что ихъ совершенно невозможно примирить. Что же можно сказать на это? Библейская наука нашего времени раздѣллетъ мнѣніе Тюбингенскихъ критиковъ только отчасти; она обвиняетъ ихъ въ томъ, что они заходятъ слишкомъ далеко, преувеличиваютъ и сами создаютъ себѣ трудности, какихъ на самомъ дѣлѣ нѣтъ. Въ то же время она признаеть, что въ ихъ мнѣнін заключается и много такого, что можеть устоять противъ всякихъ возраженій. Чъмъ тщательнъе изслѣдованія "Дѣяній Апостоловъ," тъмъ яснѣе намъ становится, что это есть "писаніе тенденціозное". Оно преслѣдуеть иную цѣль, чѣмъ простое повѣствованіе; у него есть предвзятое намѣреніе. Отношенія между Петромъ и Павломъ, еврейско-христіанской церковью съ одной стороны и языческохристіанской съ другой, какъ они представлены въ этой книгѣ, не всегда согласуются съ тѣмъ, что объ этомъ же предметѣ говоритъ Павелъ въ своихъ Посланіяхъ. Но если не упускать этого изъ виду, то слѣдуетъ признать за ней важное историческое и религіозное значеніе. Если же не обратить на это вниманія, то книга можетъ подать поводъ ко многимъ заблужденіямъ.

Намъ довольно важно помнить кромѣ того, что произведеніе это, какъ и первое произведеніе того же автора (Евангеліе отъ Луки) по крайней мърѣ до нѣкоторой степени есть трудъ компилативный. Можно прослѣдить въ пемъ нить нѣсколькихъ различныхъ писаній и особенно отчетливо одну изъ его составныхъ частей. Читая вторую половипу Дѣяній, мы замѣчаемъ, что разсказчикъ безо всякаго видимаго къ тому повода мѣняетъ употребленіе 3-го лица на употребленіе 1-го лица множественнаго числа "мы." Это мѣстоимѣніе "мы," встрѣчающееся въ различныхъ мѣстахъ писаній, по мнѣнію критиковъ, означаетъ то, что компилаторъ вставилъ въ свое повѣствованіе отдѣльные отрывки изъ другого документа, представляющаго родъ путевыхъ вамѣтокъ.\*)

Опредѣлить время написанія Дѣяній не легко. Мнѣнія ученыхь на этоть счеть очень расходятся. По сужденію такихь авторитетовь, какь напримѣрь Мейерь, книга Дѣяній относится къ 80 г. по Р. Х. По мнѣнію другихь къ 130 г. или еще позднѣйшему времени. Но эти мнѣнія составляють двѣ противуположныя крайности. Вѣроятнѣе всего, что книга эта была написана между 90 и 110 г.; и это, пожалуй, все, что можно сказать съ достовѣрностью. Мѣстомъ же написанія Дѣяній вѣроятно быль Римъ.

\*) XVI, 10 — 17; XX, 4 — 15; XXI, 1 — 18; XXVII, 1 — XXVIII, 16.

### XIII.

Посланія Павла.\*)

Послѣ Евангелій Посланія св. Павла составляють важнъйщую группу новозавѣтныхъ писаній. Сколько ихъ именно, намъ достовѣрно не извѣстно. Павлу обыкновенно принято приписывать 14 Посланій, но библейская вритика находить это число невърнымъ. Окончательно установлено его авторство только за 4 Посланіями, а именно: Посланіемъ къ Римлянамъ, первымъ и вторымъ къ Кориноянамъ и въ Галатамъ; къ этимъ четыремь по мевнію большинства критиковь слёдуеть прибавить еще 3 - первое къ Өессалоникійцамъ, къ Филиппійцамъ и къ Филемону. Относительно посланія къ Колоссянамъ. Ефесянамъ и II въ Осссалоникійцамъ — мнёнія критиковъ раздёлены приблизительно поровну. Что Ј и II посланія къ Тимофею и Титу принадлежать позднайшему писателю, теперь почти установлено: что же касается пославія къ Евреямъ, то никто изъ ученыхъ уже не думаетъ упоминать о немъ въ связи съ Пав-JOM'L.

Посланія Павла особенно цёнвы для нась по тремь причинамь: во-первыхъ, потому что они самыя раннія писанія Новаго Завёта, такъ какъ они были написаны раньше чёмъ древнёйтія наши Евангелія. Во-вторыхъ, потому что мы знаемъ ихъ автора (за исключеніемъ вышеупомянутыхъ ограниченій), тогда какъ авторы большинства новозавётныхъ писаній намъ неизвёстны. Въ-третьихъ, потому что ихъ авторъ, хотя и не принадлежалъ къ числу 12 апостоловъ, можетъ по справедливости быть названъ величайщимъ изъ апостоловъ.

Павель быль великимъ миссіонеромъ древней христіанской церкви. Посланія его тоже относятся къ его миссіонерской д'яятельности. Желая наставить, обличить, поощрить или утвшить какую-внбудь изъ основанныхъ имъ вдали общинъ въру-

<sup>\*)</sup> Заголовки этой и слудующей главы не вполнё правильны. О нёкоторыхъ изъ Посланій, разсматриваемыхъ въ настоящей главё, можно сказать почти съ полной достовёрностью, что они не были написаны Павломъ. Посланія, написанныя Павломъ и принадлежащія перу другихъ авторовъ, нельзя вполнё удовлетворительно сгруппировать отдёльно, не нарушивъ тоть порядокъ, въ которомъ они расположены въ Новомъ Завётт.

ющихъ, которую онъ дюбилъ, но не всегда могъ навёстить, онъ писалъ ей проникнутыя горячей любовью письма. И такниъ образомъ, число этихъ писемъ, всегда вызванныхъ какойнибудь настоятельной нуждой вёрующихъ, написанныхъ то здёсь, то тамъ, съ теченіемъ времени все увеличивадось. Они сохранились не всё, но и дошедшихъ до насъ достаточно, чтобы мы могли заглянуть во внутреннюю жизнь и составить себѣ понятіе о религіозныхъ воззрѣніяхъ, мотивахъ и цѣляхъ, радостяхъ и печаляхъ, борьбѣ и побѣдахъ, а также нравственныхъ качествахъ, какъ свѣтлыхъ, такъ и темныхъ, великаго апостола язычниковъ, того апостола, геній, отвага и глубокая религіозность котораго спасли христіанство отъ узкихъ закоснѣлыхъ формъ іудейства и направили его въ широкое русло всемірной религія.

Хронологическій порядовъ семи безспорно подлинныхъ Посланій Павла въроятно слёдующій: І въ Оессалоникійцамъ, въ Галатамъ, І и ІІ въ Кориноянамъ, въ Римлянамъ, въ Филемону, въ Филиппійцамъ. Но мы разсмотримъ ихъ въ томъ порядкѣ, въ какомъ они расположены въ Новомъ Завётѣ.

Послание къ Римлянамъ — въ общемъ самое важное писание Павла. Быть можеть оно по этой причинѣ и занимаеть первое м'есто въ нашемъ канонъ. Оно было написано въ Коринов между 58 и 59 годами по Р. Х. До этого времени Павель еще не быль въ Римѣ, но онъ уже собирался туда отправиться. Поэтому онъ напередъ пишетъ свое посланіе и посылаетъ его римлянамъ, чтобы подготовить себе тамъ почву. Въ то время въ этомъ центрѣ западнаго міра уже образовалась значительная община христіанъ, и понятно, что Павелъ жаждалъ быть дружелюбно принятымъ въ ен средѣ. Но могъ ли онъ расчитывать на такой пріемъ, когда онъ зналъ, что среди нихъ есть много еврейскихъ христіанъ, строго придерживающихся своего закона и враждебныхъ темъ широкимъ взглядамъ, которые онъ проповѣдовалъ самъ? Поэтому онъ рѣшается дѣйствовать прямо и сміло и написать имъ длинное письмо, подробно излагая въ немъ свою точку зрѣнія и тѣ основанія, на которыхъ построены его взгляды, въ то же время объясняя и оправдывая свою миссіонерскую діятельность среди язычниковъ. Таково содержавие его послания. Оно не только содержить самое полное изложение догматической стороны его ученія, но и написано въ тотъ періодъ, когда мысль его достигла наибольшей зрізлости.

Посланіе это естественнымъ образомъ дёлится на нёсколько частей. Но здёсь не мёсто распространяться объ этомъ. Достаточно замёнить, что критики сомиёваются въ подлинности XV главы и въ особенности XVI главы.

I и II посланія къ Коринознамъ. Кориноъ быль богатый и развращенный городъ. Павель пропов'ядоваль въ немъ 1<sup>1</sup>/2 года и основаль тамъ значительную общину. Но члены ея часто поднадали окружающимъ ихъ соблазнамъ, и возникшая межау ними безнравственность и сильные религіозные раздоры весьма огорчали апостола. Вслёдствіе этого онъ пишеть имъ два длинныхъ, горячихъ письма, въ которыхъ увѣщеваетъ ихъ изгнать изъ своей среды всякое беззаковіе, положить конець разъединению и слёдовать не за нимъ Павломъ, или какимъ бы то ни было другимъ ученикомъ, но за однимъ Інсусомъ. Нѣоторыя главы, особенно XII, XIII и XV перваго посланія къ Коривоянамъ о духовныхъ дарахъ, о любви и о воскресени съ точки зрѣнія правственной и духовной принадлежать къ лучшимъ писаніямъ Павла. Судя по надписямъ на обоихъ посланіяхъ они были написаны въ Филиппін, и относительно второго посланія указаніе это можеть быть вёрнымъ, хотя нёкоторые и сомнаваются въ этомъ. Что же васается перваго, то можно сказать почти съ полной достовърностью, что это ошибка и что местомъ его написанія быль вероятно Ефесь. О. времени ихъ происхожденія мы можемъ сказать только, что они въроятно были написаны около 57 или 58 г. по Р. Х. Повидимому имъ предшествовало другое посланіе въ Коринеянамъ, которое не сохранилось. Подлинность перваго и второго не поілежить сомнівнію.

Послание къ Галатамъ — въроятно написано Павлонъ изъ Ефеса около 56 г., по прошестви, можетъ быть, 2<sup>1</sup>/з яътъ посяв основанія имъ христіанскихъ общинъ между Галатами, которымъ онъ пишетъ. Оно было написано по поводу духовнаго паденія общинъ, происшедшаго всявдствіе появленія въ ихъ средѣ защитниковъ болъе узкихъ іудейскихъ формъ христіанства. Въ Посланіи этомъ Павелъ смѣло отстаиваетъ свою болѣе возвышенную и духовную вѣру, и, быть можетъ ни въ одномъ писаніи Новаго Завѣта не обнаруживается съ такой ясностью все различіе между религіознымъ поняманіемъ христіанства Павломъ и взглядами еврейской христіанской партіи, во главь которой стояли Іаковъ, Петръ, Іоаннъ и Іерусалимская цер-KORL.

Послание из Ефесянами вызвало нанбольшее число толковъ и сноровъ между критиками Новаго Завета. Сомисние въ поллинности этого Посланія возникло въ сравнительно недавнее время, но такъ какъ къ числу сомнѣвающихся принадлежатъ такіе научные авторитеты, какъ Шлейермахеръ, De-Wette, Ф. Х. Бауръ, Швеглеръ, Эвальдъ, Гильвенфельдъ, Давидсонъ и Гольцианъ и многіе другіе, то нельзя не обратить вниманія на ихъ сужденія. Профессоръ Гольцманъ приводить слёдующія основанія, по которымъ, по его мибнію, Посланіе въ Ефесянамъ нельзя приписывать Павлу: 1. Послание обращено исключительно въ языческимъ христіанамъ. Павелъ не могъ сделать такой ошнбки, такъ какъ онъ долгое время жилъ и проповёдоваль въ Ефесё и конечно зналь, что значительный элементь христіань вь немь составляють еврен. 2. Послание не указываеть на знакомство писателя съ его читателями; тогда какъ Павелъ съ ефесскими христіанами быль въ очень близкихъ сношеніяхъ. З. Авторъ никому не посылаеть поклоновь : если бы Павель писаль своимь прузьямь или братьямъ, онъ посыдаль бы много привётствій, какъ онъ ивлаеть во всёхъ своихъ Посланіяхъ. 4. Все Посланіе посвящено делу объединения христіанской церкви на основание единства божественнаго илана спасения, обнимающаго весь человвческій родь, въ противуположность существовавшему дотоль итлению человичества на евреевъ и язычниковъ. Но иля того. вто въ пылу борьбы всё свои усилія направляль на то, чтобы отвоевать язычникамъ место въ христіанской церкви, такого рода аргументація является не совсёмъ подходящей. 5. Авторъ этого Посланія говорить объ "апостолахь", какъ о постороннихъ липахъ, въ которымъ онъ самъ не принадлежитъ, чего не сделаль бы Павель. 6. Слогь этого Посланія не похожь на слогъ Павла — онъ вылощенъ и многословенъ, тогда какъ явыкъ Павла отличается своей чистотой. Кромф того въ немъ попадается масса спеціальныхъ терминовъ, словъ и оборотовъ рѣчи, совершенно чуждыхъ Павлу, судя по его собственнымъ произведениямъ. 7. Нъкотория изъ руководящихъ идей Посла-Сандерлэндъ.

нія не согласуются съ идеями Павла. Таковы теорія о пребываніи злыхъ духовъ въ воздухъ и самая основная идея Пославія. состоящая въ томъ, что христіанство есть тайна, сврытая въ Богѣ споконъ вѣка. 8. Съ начала и до конца это Посланіе проникнуто духомъ гностиковъ, изобличающимся прежде всего частымъ употребленіемъ такихъ словъ и выраженій какъ : "всякая премудрость и разумёніе", "сдёлать извёстнымъ", "открывать", "слышать", "познавать", "знаніе", "тайна", "полнота", "вѣка", (Эоны), "роды", — выраженій, котоными вищить литература гностивовъ II столетія. Гностическій духъ проникъ и въ те места посланія, которыя трактують о Христь и его значении, и въ своемъ гностицизмъ авторъ. Посланія заходить гораздо дальше Павла. На м'всто "второго Алама", пришелшаго въ міръ рали спасенія челов'яческиго рода, здѣсь говорится о существѣ, предшествовавшемъ сотворению міра и составляющемъ какъ бы центръ и консчный пункть всего творенія, въ которомъ небесная и земная сферы виервые лолжны слиться вывств и достигнуть всей своей полноты и гармоніи. Здісь чувствуется уже не Павель, а гностицизмъ следующаго за нимъ столетія.

Таковы вкратцё тё основанія Гольцмана, по которымь онь приписываеть посланіе къ Ефесянамъ позднёйшему, чёмъ Павель, автору. Изложенное вь немъ ученіе о Христё дёйствительно имѣеть мало общаго съ ученіемъ синоптическихъ Евавгелій и также мало сходно съ тёмъ, что говорится о Христё въ болёе раннихъ и бевусловно подлинныхъ писаніяхъ Павла. Оно приближается къ доктринё о Логосё 4-го Евангелія. Христосъ еще очевидно подчиненъ Богу, но въ то же время стоить неизмъримо выше всего человёчества.

Самое правильное будеть причислить это Посланіе къ тѣмъ Посланіямъ, подлинность которыхъ сомнительна. Если мы не можемъ отрицать авторства Павла, а можетъ быть мы и не имѣемъ достаточно основанія для этого, мы въ то же время не можемъ быть увѣрены въ немъ. Если оно написано Павломъ, то оно безъ сомнѣнія написано во время его пребыванія въ Римѣ около 63 г. по Р. Х. Но въ такомъ случаѣ мы должны допустить, что Павелъ сильно измѣнылся въ сравненіи съ тѣмъ, каквмъ онъ былъ въ болѣе ранніе годы. Если опо принадлежитъ перу другого автора, оно вѣроятно было написано въ более позднее время. Давидсонъ думаетъ, что оно составлено межну 130 - 140 г. г. въ Малой Азін. Но это обстоятельство не умаляеть значенія этого писанія въ его глазахъ. Онъ говорить : "это произведение очевидно принадлежить перу мыслящаго и дальновиднаго христіанина, самыхъ широкихъ воззрвній и обладающаго въ высокой степени вдохновеніемъ. Если сравнить его съ Посланіемъ къ Колоссянамъ, то оно конечно ниже его по достоинству, но разсматриваемое само по себь, оно занимаеть одно изъ первыхъ мёсть между каноническими Посланіями. Школа Павла не произвела ничего равнаго ему, но изъ нея вышло не мало людей, отличавщихся широкими BSTJAJAMH, HC MAJO BOSBNIICHHNX'S YNOB'S, HR ROTODNX'S, CCIH можно такъ выразнться, почилъ духъ покойнаго Апостола. Задача автора (этого Посланія) представить Ефесянамъ всемірную церковь, часть которой они составляють сами, ту единую съ Христомъ церковь, въ которой духъ Христа проявляется во всей своей волноть."\*)

Посланіе из Филиппійцамз — въроятно поздвъйшее изъ произведеній Павла. Повидимому оно написано во время его заключенія въ Римъ около 62 — 63 года. Подлинность его оспаривалась на томъ основанія, что нъкоторыя мъста въ немъ повидимому носять гностическій характеръ. Однако миѣніе ученыхъ ръшительно склоняется въ пользу авторства Павла. Это кратчайшее изъ Посланій, обращенныхъ къ церквамъ, за исключеніемъ развъ одного подложнаго II Посланія къ Осессалоникійцамъ. По содержанію оно отчасти догматично, отчасти жо касается практическихъ вопросовъ, но обѣ части не отдѣлены другъ отъ друга.

Послание къ Колоссянамъ. Относительно этого посланія также существуетъ сомнѣніе, писано ли оно Павломъ? Если оно дъйствительно написано имъ, то вѣроятно въ Римѣ около 62 года. 1 лавныя причныя, по которымъ авторство Павла подвергается сомнѣнію, три: 1. Сходство этого Посланія съ Посланіемъ къ Ефесянамъ, заставляющее предполагать заимствованіе. 2. То обстоятельство, что оно мѣстами отзывается ересями (гностицизмомъ и монтанизмомъ), появняшимися только

<sup>\*) &</sup>quot;Introduction to the New Testament", томъ II-й, стр. 225, 2-ое изд.

послё смерти Павла; и 3. Особенности стиля и употребление такихъ словъ, какія совсёмъ не встрёчаются въ безусловно подлинныхъ произведеніяхъ Павла.\*)

Если оно не написано Павломъ, оно должно быть однимъ изъ болёе позднихъ писаній. По Давидсону оно происходить изъ Малой Азін и относится приблизительно къ 120 г. По содержанію его можно раздёлить на двё части: первая (I и II главы) — преимущественно догматическая, а вторая (III и IV) практическая.

*I и II из Өессалоникійцама*. Подлинность перваго Посланія очевидна. Это самое раннее изъ всёхъ произведеній Павла, что означаетъ, что оно въ то же время самый древній литературный памятникъ Новаго Завёта. Оно написано между 53 и 54 г. и, вёроятно, въ Коринеё, а не въ Аеннахъ, какъ гласитъ на немъ надпись въ англійскомъ общепринятомъ изданіи. Содержаніе его ничёмъ особеннымъ не отличается: первая часть есть защита противъ возражателей апостола; вторая — выраженіе чисто-личныхъ дружественныхъ отношеній; третья содержитъ увёщанія и поученія.

Подлинность второго Пославія теперь въ общемъ отрицается. По слогу оно сильно отличается отъ перваго Посланія, по содержанію отчасти подражаетъ и отчасти противоръчитъ, подлиннымъ Посланіямъ Павла. Время его написанія достовърно пе извъстно, быть можетъ 70 г. нанболёе соотвётствующій.

I и II Посланія къ Тимовею и Титу — также вявѣстны подъ названіемъ Пастырскихъ Посланій, по причниѣ заключающихся въ нихъ поученій для пастырей. Хотя ихъ вообще принято считать произведеніями Павла, высшіе авторитеты науки довольно согласно опровергають это миѣніе и относять ихъ къ началу II столѣтія, приблизительно между 115 и 125 годами. Есть основанія предполагать, что II Посланіе къ Тимовею самое раннее изъ нихъ, І-ое же — повдиѣйшее, тогда какъ Посланіе къ Титу написано въ промежутокъ между ними. Всѣ они вѣроятно написаны однимъ и тѣмъ же лицомъ. По миѣнію Вейса, Гаусрата, Флейдерера, Эвальда, Давидсона и др.,

<sup>\*)</sup> Приводимыя выше соображенія, заставляющія сомнѣваться въ томъ, чтобы Павелъ былъ авторомъ Посланія въ Ефесянамъ, почти цѣликомъ примінимы также и въ Посланію въ Колоссянамъ.

И-ое Посланіе къ Тимооею заключаетъ подлинные отрывки Павла.

Причини, по которымъ эти три Посланія приписываются болёе позднему, чёмъ Павелъ, автору, слишкомъ многочисленны, сложны и спеціально научны для того, чтобы мы могли привести ихъ здёсь. Достаточно сказать, что причины эти считаются дёйствительными большинствомъ наиболёе выдающихся критиковъ Новаго Завёта, къ которымъ относятся не только вышеупомянутые, но и такіе писатели, какъ Де Ветте, Мейеръ Гильгенфельдъ, Гольцманъ, Люкке, Неандеръ и Блекъ.

Что же касается авторства и цёлч этихъ пославій, то Давидсонъ говорить сл<sup>4</sup>дующее: "мы приходимъ къ ваключенію, что авторомъ ихъ былъ обращенный Павломъ христіанинъ, жившій въ Римѣ въ началѣ II столѣтія; желая утвердить на пути истинномъ зарождающуюся католическую церковь, онъ призываетъ ее въ благочестію и предостерегаетъ отъ заблужденій. Тонъ его отчасти полемическій. Все увеличиваюцимся опасностямъ духа времени онъ противуставляетъ правовѣрные догматы Церкви и благоустроенную церковную организацію... Подобно многимъ писателямъ своего времени онъ присванваетъ себѣ названіе апостола, чтобы придать больше вѣса своимъ мнѣніямъ. Но въ этомъ мы не должны видѣть ничего предосудительнаго. Это былъ пріемъ вполнѣ безобидный.

Посланіе къ Филемону — въроятно было написано Павломъ, хотя нъкоторые изъ безпристрастинхъ и серіозныхъ критиковъ несогласны съ этимъ миъніемъ. Время его появленія можно смѣло отнести къ 62 г. послѣ Р. Х., а мъстомъ написанія въроятно былъ Римъ. Это самое короткое и самое незначительное изъ всъхъ сохранившихся посланій великаго апостола. Его часто называютъ рабовладъльческимъ Посланіемъ. Осудимъ ли мы Павла за то, что онъ отправилъ раба обратно къ его господину при совершенно особыхъ обстоятельствахъ, или нѣтъ, фактъ тотъ, что этамъ писаніемъ пользовались нерѣдко для того, чтобы оправдать величайщее изъ волъ — рабство.

## XIV.

# Другія Посланія и Откровеніе.

Послание из Евреяно — въ поздиващихъ греческихъ и латинскихъ рукописякъ, а также въ одобренномъ англиканской церковью издание Библин, причисляется въ Посланиямъ Павла. но болёе древнія рукописи свидётельствують о томъ. что Западная церковь первыхъ вѣковъ не признавала за нимъ авторства Павла. и что въ канонъ Новаго Завѣта оно било принято лишь съ большими трудностями. Лютеръ говорить: "что Посланіе въ Евреямъ не было написано ни св. Павломъ, ни вакниълибо другимъ апостоломъ, доказывается 3-имъ стихомъ 2-ой тлавы. Очевилно это произвеление какого-нибуль вылающагося и ученаго человѣка, бывшаго ученикомъ апостоловъ и иногому научившагося отъ нихъ. человъка глубоко върующаго и умъющаго прекрасно пользоваться священнымъ писаніемъ. "Библейская критика полтверлила мивніе Лютера и превней церкви. Давидсонъ говорить : "авторство Павла отвергается всёми учевыми вритиками за исключеніемъ одного Гофмана." Трудно сказать, кто собственно быль авторомъ эгого Посланія. Называють Варнаву, Луку, Силу, Климента Римскаго и Аполлоса. Послёднее предположение принадлежить Лютеру, и въ настоящее время ученые склонны признать его наиболье правдополобнымъ.

Что касается времени появленія этого Посланія, то почти всё ученые согласны въ томъ, что оно было написано до разрушенія Терусалима и храма, такъ какъ храмовой культъ въ немъ упоминается, какъ еще существующій. Всего въроятнъе, пожалуй, что оно было написано въ 66 году.

Къ кому обращено это Посланіе? По предположенію многихъ, къ евреямъ въ Палестинѣ, но противъ этого взгляда существуютъ неопровержимыя возраженія. Гильгенфельдъ думаетъ, что оно обращено къ многочисленному еврейскому населенію въ Египетской Александріи, въ среду которыхъ очень рано проникло христіанство. Многія обстоятельства говорятъ въ пользу этого взгляда и, между прочимъ, и тотъ фактъ, что Аполлосъ былъ еврей родомъ изъ Александріи. Взглядъ этотъ раздѣляется, пожалуй, наилучшими критиками.

Посланіе въ Евреямъ одно изъ самихъ замѣчательныхъ и едва ли уступаетъ какимъ-либо произведеніямъ Павла по силѣ логики, глубинѣ мыслей и краснорѣчію, хотя его слогъ и способъ изложенія мыслей имѣютъ мало общаго съ Посланіями Павла. До 19-го стиха Х главы содержаніе догматично, остальная часть ноучительна. Задача автора — повліять на еврейскихъ христіанъ и привести ихъ къ болёе широкому пониманію ихъ новой вёрн. Съ этой цёлью онъ доказываеть, что Ветхій Завётъ былъ лишь прообразомъ Новаго; іудейство съ его закономъ и храмомъ было лишь прототипомъ христіанства; еврейское священинчество было лишь образомъ и предзнаменованіемъ вѣчнаго первосвященника — Христа. Ученіе е Христѣ вообще весьма сложное и разработанное.

Послание Іакова. Если эта внига написана однимъ изъ Іакововъ, упоминаемихъ въ Новомъ Завёть, авторомъ ся вёроятно быль тоть изъ нихъ, котораго называли "Братомъ Госноднимъ".\*) Но достовърно и его авторство ? Повидимому существуеть столько же подтверждающихь, сколько и опровергающахь это предположение доказательствъ. Такъ что авторство этого Посланія лучше всего признать недостовърнымъ. Въ канонъ Новаго Завета оно было принято лишь въ концѣ IV вѣка, и съ тѣхъ поръ не проходило ни одного столатія, въ которомъ не подималось бы протестовъ противъ этого включенія. Вотъ что писалъ по этому поводу Лютеръ: "въ сравнения съ другими Посланіями (Павла, Петра и Іоанна) это Посланіе можно назвать совершенно безцевтнымъ, ибо въ немъ нътъ ничего евангелическаго. Авторомъ его въроятво былъ какой-нибудь хорошій, благочестивый человёкъ, который изложиль на бумагь некоторыя изречения, слышанныя имь отъ учениковъ апостоловъ." Содержание этого Послания во многомъ расходится съ темъ, что писаль Павель: дополняетъ ди оно писанія Павла или, напротивъ, противоречитъ имъ, есть вопросъ, на который различные изслёдователи Новаго Завёта отвёчають различно. Давидсонъ говорить: "оно проникнуто здоровымъ духомъ и содержить въ высшей степени христіанское жизнепонимание. Его практический тонъ составляетъ какъ бы противовъсъ писаніямъ Павла... Противорѣчить оно Павлу въ учени объ оправдания. Тъмъ не менъе оно очень ценно, т. к. догматика еще не составляеть сущности христіанства, въ которомъ этическая сторона столь же важна, какъ и умозрительная." Особенность этого произведения та, что въ немъ почти вовсе не говорится о Христь и даже не упоминается

<sup>\*)</sup> Гал. I, 19. См. "Древности" Іосифа Флавія, книга XX, глава IX.

его смерть или воскресение. Но содержание его невольно напоминаетъ намъ учение Христа съ его изречениями и притчами, такъ богато оно высокими нравственными поучениями.

Въ литературномъ отношения это одно изъ первокласснъй шихъ произведений Библии. Языкъ его живой, изысканный, красноръчивый, часто поэтический.

Если оно не составлено Іаковомъ, братомъ Іисусовымъ, оно въроятно было написано какимъ-нибудь еврейскимъ христіаниномъ или обіонитомъ. Появленіе его можно отнести къ концу 69 или началу 70 г.

Первое и второе Посланія Петра. Многів наъ компетентнъйшихъ изследователей Новаго Завета Первое Послание считають произведеніемъ Петра, согласно древнему преданію н заявлению самого Посланія. Но это мивніе теперь сильно оспаривается, и перевёсь на сторонё отрицающихъ авторство Петра. Въ Послание сказано, что оно написано въ Вавилонъ. но это имя здёсь, какъ и въ Откровенін, безъ сомнёнія употреблено только какъ мистическое обозначение Рима; все указываеть на то, что истиннымь местомь его написанія быль Римъ. Если опо написано Петромъ, то въроятно около 64 г., въ эпоху преследований христіань Нерономь. Однако значительное число ученыхъ все больше свлоняются въ тому. что самое солержаніе Посланія рашительно противорачить этому предположенію. Начать съ того, что Послание во многихъ мъстахъ изобличаеть близкое знакомство и даже зависимость автора отъ нисаній Павла, Іакова, Посланія въ Евреямъ и Отвровенія, что по необходимости заставляеть предполагать. что оно было написано позже, а не раньше этихъ произведеній. Еще более решающее значение имбеть тоть факть, что въ немь говорится о преслёдованія христіань по всей римской имперія и даже по всему світу, т. е. о такомъ положенія вещей. которое переносить нась далеко за предели возденгнутихъ Нерономъ гоненій (происходившихъ въ одномъ Римѣ), къ эпохѣ царствованія Траяна. Согласные съ этими взглядами ученые относять составление Послания приблизительно въ 113 году. Гильгенфельдъ говоритъ: "жы должны прійти въ тому заключенію, что Посланіе было написано римскимъ христіаниномъ, времень Траяна, отъ имени апостола Петра, которое было такъ славно въ Римѣ, съ целью поддержать все христіанство. особенно же въ наиболѣе преслѣдуемыхъ общинахъ Азіи." Кромѣ того онъ, какъ и другіе критики, указываетъ на то, какъ мало въ немъ содержится отличительныхъ взглядовъ и чертъ, характерныхъ для самого Петра, и какъ сильно на немъ отразились духъ и обраяъ мыслей Павла.

Подлянность Второго Посланія Петра еще менье достовърна. Древняя церковь сильно сомнъвалась въ томъ, что оно было написано Петромъ; такіе выдающіеся люди, какъ Оригенъ и Евсевій тоже не вірили этому, и все внутреннее содержаніе Посланія свигательствуеть противь этого. Въ III главь 15 - 16 ст. о Посланіяхъ Павла говорится, какъ о Писаніяхъ, находящихся на одномъ уровнѣ "съ прочими Писаніями." Одного этого мвста было бы достаточно, чтобы показать, что это Посланіе могло появится только многимъ позже смерти Петра, ибо Посланія Павла достигли значенія "Писаній" только во времена, слёдовавшія за апостольскими. Более того, въ этомъ Посланіи строго порицаются нёкоторыя зжеученія, по изслёдованію оказавшіяся свободомыслящимъ гностицизмомъ II-го вѣка. Вотъ нёкотория изъ указаній относительно позаняго происхожденія этого Посланія. По мнёнію большинства библейскихъ критиковъ оно есть самое послъднее творение Новаго Завѣта. Оно не могло быть написано раньше 150 г. по Р. Х. и, въроятнъе, составлено въ 170 году. Мѣстомъ его составленія вѣроятно былъ Римъ.

Давидсонъ говорить: "руководящія идеи обоихъ Посланій Петра принадлежатъ Павлу... Духъ Павла и Петра какъ бы сливается въ нихъ вмёстё. Вёра въ соединения съ дёлами ихъ основные тоны, изъ которыхъ не преобладаетъ ни тотъ, ни другой. Оба они написаны въ эклектическомъ, посредническомъ, касолическомъ духѣ."

Пересе, еторое и третье Посланія Іоанна. — Первое изъ нихъ во всёхъ отношеніяхъ превосходить оба другія. Оно отличается всёми характеристическими чертами 4-го Евангелія и почти навёрное написано однимъ и тёмъ же авторомъ. Опредёлнть время его составленія (а оно должно быть близко ко времени составленія Евангелія) мы можемъ только въ зависимости отъ того, признаемъ ли мы или отвергнемъ авторство Іоаана. Если ми его признаемъ, то Посланіе это должно быть написано между 95 и 100 г.; если же, слёдуя преобладающему мнёнію ученыхъ, мы отвергнемъ его, то мы должны будемъ перенести время его составленія въ 180 и 140 г. г. Большинство соображеній, приводимыхъ по отношенію въ авторству и времени написанія 4-го Евангелія, могутъ быть примёнены и въ этому Посланію. Мёстомъ его написанія вёроятно была Малая Азія. Въ смысяё духовнаго навиданія это Посланіе, кавъ и 4-ое Евангеліе, сяёдуетъ поставить во главѣ всей новозавётной литературы.

Переходя ко второму и третьему Посланіямъ, ми сразу какъ би спускаемся внизъ. Является вопросъ, принадлежать ли они также перу автора перваго Посланія или нѣтъ? Оба они скорѣе похожи на компиляціи, составленныя по первому Пославію, или на слабое подражаніе ему, чѣмъ на оригинальныя произведенія. Древняя церковь была въ нерѣшительности относительно ихъ включенія въ канонъ Новаго Завѣта, быть можетъ потому, что ихъ содержаніе ей казалось слишкомъ незначительнымъ и носящимъ характеръ частныхъ писемъ. Они вѣроятно были написаны въ Малой Азіи вскорѣ послѣ Персаго Посланія.

Послание Інды. Это одно изъ самыхъ незначительныхъ писаній Библіи. Мы не знаемъ, какого собственно изъ двухъ упоминаемыхъ въ Повомъ Завете Гудъ разуменоть подъ авторомъ Посланія. Автора называють братомъ Іакова. Но какого Іакова? Вфроятно того, который известень подъ именемъ брата Інсуса, изъ чего слёдовало бы, что Іуда тоже брать Інсуса. Между тёмъ ны имёемъ довольно вёскія основанія не вѣрить въ авторство ни одного изъ Іудъ и даже никого изъ принадлежащихъ къ ихъ поколёнію, а предположить, что это Посланіе было написано неизвёстнымъ авторомъ, жившимъ оволо 130 — 140 г., воторый, слёдуя шировораспространенному обычаю своего времени, выпустиль свое Посланіе подъ чужимъ, болѣе извѣстиымъ, чѣмъ его собственное, именемъ, дабы облечь свое произведение большимъ авторитетомъ. Мъсто его составленія неизвѣстно. быть можеть это Палестина. Право этого Посланія на включеніе въ канонъ Новаго Завѣта долго оспаривалось, и оно было допущено только въ IV вѣкѣ виѣстѣ съ другими спорными Писаніями.

Книга Откровенія. Книга эта также называется ся греческимъ именемъ Апокалипсисз, которое означаетъ откровеніе, разоблаченіе. Въ англійскомъ переводѣ она озаглавлена

"Откровеніе св. Іоанна Богослова"; но слово "Богословъ" не встричается ни въ одной изъ древнихъ рукописей. Древная церковь считала Откровеніе произвеленіемъ Іоанна, ученика и спутника Христа. Нівоторие вірочемъ сомиввались въ этомъ, и число сомиввающихся все увеличивалось. Однимъ наз отвергающихъ происхождение этого Послания отъ Іоанна быль Эразмь, великій ученый времевь реформаціи. Лютерь не признаваль его "ни апостольскимъ, ни пророческимъ" и объявниъ. что .,онъ не видитъ основанія, по которому могъ бы върнть въ его происхождение отъ св. Духа." Цвингли также не счыталь его "Библейскимъ Писаніемъ", т. е., не причисляль его въ каноническимъ. Многіе изъ новійшихъ авторитетовъ науки встали на ту же почву. Въ одномъ пунктъ они почти всё сходятся, а именно, что, если апостоль Іоаннъ написаль 4-ое Евангеліе, то онъ не могъ написать и Откровенія: оба писанія не могли быть написаны однимъ и тёмъ же авторомъ. Время составления Откровения до сихъ поръ опредблялось довольно точно. Въ главъ XI, I - 14 ст. мы узнаемъ, что храмъ еще существоваль въ то время, какъ писаль авторъ; изъ чего слёдуеть, что онь писаль до разрушенія храма, имвишаго мёсто въ 79 г. по Р. Х. Далбе во главе XVII, 10 мы читаемъ следующее: "и седьмъ царей, изъ которыхъ пять пали, одинъ есть, а другой еще не пришель; " что означаеть, что при жизни автора пять римскихъ императоровъ уже умерли, шестой царствоваль, а седьмой еще не вступаль на престоль. А какь утверждають, шестымъ императоромъ въ Римѣ былъ Гальба, царствовавшій всего 7 місяцевь, оть іюня 68 г. до января 69, - изъ чего делается выводъ, что внига должна была быть написана въ этотъ короткій промежутокъ времени.

Все это кажется столь яснымъ и убѣдительнымъ, что 68 или 69 годъ обыкновенно привнается годомъ составленія Апокалинсиса. Но если мы повнимательнѣе отнесемся къ этому вопросу, то мы увидимъ, что признаніе этого времени или даже какого бы то ни было другого времени написанія Откровенія сопряжено съ серіовными затрудненіями. И дъйствительно, чѣмъ тщательнѣе изслѣдованіе этой книги, тѣмъ очевиднѣе становится, что она есть трудъ компилативный или, по крайней мѣрѣ, подвергалась нѣсколькимъ пересмотрамъ, изъ которыхъ послѣдній былъ совершенъ во второй половинѣ II столѣтія.

Въ 1886 г. въ Германін появилась новая гипотеза профессора Гарнака и Эбергарда-Фишерь, которая, повилимому, удовлетворительные всыхъ прочихъ. Согласно этой гипотезы. Откровение - еврейское произведение съ христіанскими вставками и христіанской отдівлкой. Надо сознаться, что эта гипотеза болів. чёмъ какая-либо другая, устраняетъ множество трудностей и даеть намь наипростайшее объяснение всахь тахь противорачій между іудейскимъ и христіанскимъ элементами этой книги, которыя приводнии насъ въ такое недоумение; въ то же время она показываеть и то, что различныя части Откровенія несомнѣнно были ваписаны въ разное время. Д-ръ Мартино говорить : "основной еврейскій тексть книги относится частью въ фанатическому періоду первой еврейской войны (66 — 70 г. по Р. Х.), частью ко времени изть на восемь позднийшему. Христіанскія изистненія въ ней изобличають двухъ издателей, — одного временъ Домиціана, виновника 29 вставокъ, относящихся въ "Агнцу", и другого, временъ Адріана, отвётственнаго за письма въ церквамъ, а также за вступление и заключеніе книги. Поэтому книга не могла цоявиться раньше 136 года, то есть уже гораздо позже Апостольскаго періода."

Откровеніе было только однимъ изъ великаго множества апокалиптическихъ писаній, появивлихся въ теченіе двухъ столітій до и двухъ столітій послі Р. Х. Одниъ еврейскій Апокалипсисъ, во многихъ отношеніяхъ сходный съ новозавітнымъ, тоже попалъ въ Ветхій Завікть; это книга Данінла, написанная приблизительно въ 170 году до Р. Х. Всѣ же остальныя писанія этого рода не были допущены въ Библію.

Можно сказать безъ преувеличенія, что ни одно писаніе Библіи, ни даже Псалмы, исполненные проклятій, или книги Іисуса Навина и Судей съ ихъ разсказами о разныхъ жестокостяхъ, не содержать въ себѣ столько чуждаго ученію Іисуса, какъ нёкоторыя вещи, встрёчающіяся въ этой странной книгѣ. Образъ Христа, воспровзведенный въ ней, безжалостный, разрушительный, мстительный, гораздо болёв соотвётствуетъ изображенію Нерона или Сатаны. Мартино говорить: "какъ странно, что мы могли находить возможнымъ, чтобы человёвкъ, лично помогавшій служенію Іисуса, могъ написать или издать книгу, описывающую свирёныя битен Мессіи, въ которыхъ онъ выступаетъ въ бой съ мечемъ, въ кровавой одеждё, съ всепожирающимъ пламенемъ и съ желёзнымъ жезломъ, какъ съ эмблемами, предводительствуетъ воинственнымъ шествіемъ и проливаетъ потоки крови, нзображая ужаси гнѣва Божія, — и, прнмѣшавши къ этому спекулятивное ученіе о Христѣ въ духѣ II вѣка, ни разу не упомянуть о жизни самого Іисуса, не привести ни единаго его слова, ни единой черты его образа и ни разу не оглянуться на склоны холмовъ Галилейскихъ, на дворы Іерусалимскіе или на дорогу въ Внеанію, на которыхъ на вѣки запечатлѣлся дорогой образь нашего Учителя."

### XY.

## Образованіе канона; апокрифическія и другія непризнанныя произведенія литературы.

Ми виділи, какимъ образомъ были составлены различныя книги Библін. Разсмотримъ же теперь, какимъ образомъ и когда онів впервые достигли значенія писаній, содержащихъ въ себів сверхъестественную мудрость, и когда онів были собраны вмівстів, чтобы составить священныя книги. — во-первыхъ Ветхій Завіть, а затімъ и Новый Завітъ.

При этомъ являются естественные вопросы: почему были включены въ канонъ именно эти, а не другія писанія? Не произвель ли еврейскій народъ за тысячелѣтній періодъ созиданія Библіи еще и другихъ писаній? Если произвелъ, то почему они не попали въ нашу священную книгу?

#### Утраченныя книги Ветхаго Завѣта.

Изучение Библи показываеть намъ, что въ Ветхомъ Завёть

<sup>\*) &</sup>quot;Seat of Authority in Religion", crp. 227. Желающимъ имѣть болѣе подробныя свѣдѣнія о книгахъ Новаго Завѣта, разсмотрѣныхъ въ этой и предыдущей главѣ, укажемъ на слѣдуощія сочиненія: Введенія въ Новый Завѣтъ, принадаежащія перу Davidson'a, Bleek'a и Bernhard'a Weiss'a; введенія въ отдѣльнымъ книгамъ Hosaro Завѣта иъ "Protestant Commentary"; статьи въ "Encyclopaedia Britannica" о Павлѣ и различныхъ новозавѣтныхъ книгахъ; Martineau, "Seat of Authority in Religion", crp. 217 — 285; Pfleiderer, "Paulinism" и "Lectures (1885) on the Influence of Paul" (Hibbert Lectures) ero же; Renan, "The Apostls" и "St. Paul"; "Bible for Learners", т. III-й, Chadwick, "Bible of To-day", лекція VI и VII; Matthew Arnold, "St. Paul and Protestantism"; T. K. Cheyne и J, Sutherland Black, "Encyclopædia Biblica".

Съ точки зрѣнія нашего времени книги эти не имѣютъ больпой цѣнности. Тѣмъ не менѣе намъ извѣстно, что нѣкоторыя изъ нихъ имѣли не малое вліяніе на духовное развитіе первыхъ христіанъ и были въ большомъ почетѣ даже у такихъ ученыхъ, какъ Оригенъ.

Ветхозавттные Апокрифы. Приводниъ и третій списокъ несравненно важивищихъ 14 книгъ, извёстныхъ подъ названіемъ Ветхозавётныхъ Апокрифовъ.

1. Первая книга Ездры.

2. Вторая Книга Ездри.

- 3. Книга Товита.
- 4. Книга Іудиеь.

5. Посл'яднія главы книги Эсопрь, которыя не им'яются ни въ еврейскихъ, ни въ халдейскихъ спискахъ.

6. Книга Премудрости Соломона.

- 7. Книга Премудрости Інсуса, сына Сирахова.
- 8. Книга пророка Варуха.
- 9. Пёсня трехъ Святихъ Младенцевъ.
- 10. Исторія Сусанны.
- 11. Исторія пораженія Ваала и Дракона.
- 12. Молитвы Манассін Царя Іудейскаго.
- 13. Первая Книга Маккавейская.
- 14. Вторая Книга Маккавейская.

Эти ветхозавётныя апокрифическія книги существують и тенерь и болѣе или менёе извѣстны среди читающей публики. Онѣ находятся въ переводѣ на гречесвій языкъ семидесяти толковниковъ, сдѣданномъ за два столѣтія до Р. Х.\*) Римскокатолическая церковь причисляеть ихъ къ каноническимъ писаніямъ и печатаеть ихъ въ своей Библіи.\*\*) Но протестанты считають себя въ правѣ исключать ихъ изъ Библін, хотя отъ

\*) Христіане первыхъ вёковъ смотрѣли на нихъ, какъ на подлинныя священныя писанія. Emil Schürer говорить: "Церковь первыхъ трехъ вёковъ не дёлала существеннаго различія между еврейскими каноническими писаніями и такъ называемыми апокрифами" (Schaff-Herzog Encyclopaedia, ст. "Аростурна").

\*\*) Въ русское синодальное изданіе включены первыя восемь изъ перечисленныхъ книгъ и, кромв того, третья Книга Маккавейская и третья Книга Ездри. (Примюч. Ред.) времени до времени встрѣчаются протестантскія Библін, въ которыхъ есть в апокрифы (обыкповенно изданія большого формата, предназначенныя для чтенія въ семьѣ и церкви.) Должны, ли эти 14 книгь входить въ составъ Библіи или нѣтъ, есть вопросъ, относительно котораго ученые инкогда не могли прійти къ соглашенію и которий и въ настоящее время раздѣляеть христіанскій міръ приблизительно на равныя партіи. Достовѣрно, однако, то, что между ними есть такія произведенія, которыя далеко превосходять нѣкоторыя каноническія писанія, не только въ литературномъ, но и въ нравственномъ и религіозномъ отношеніяхъ. Всякій непредубѣжденный человѣкъ, напримѣръ, не усомнится ни на минуту въ религіозномъ превосходствѣ такихъ книгъ, какъ книга Премудрости Соломона или Книга Премудрости Іисуса снна Сираха, надъ такими каноническими писаніями, какъ, напримѣръ, Есенрь или Екклезіастъ.

Писанія, не вошедшія въ канонъ Новаго Завѣта.

Что же мы видимъ, переходя отъ Ветхаго Завѣта къ Новому ? Составляютъ ли книги, въшедшія въ канонъ Новаго Завѣта, всю литературу, возникшую при началѣ христіанскаго движенія, или нѣтъ? Если кромѣ нихъ были написаны и другія произведенія, то сколько именно ? Чѣмъ собственно обусловливалось раздѣленіе всѣхъ произведеній христіанской литературы на два различнихъ класса ?

Число новозавѣтныхъ апокрифическихъ книгъ и отрывковъ, относящихся къ первымъ вѣкамъ, очень велико. Иамъ извѣстны заглавія не менѣе 109 такихъ произведеній (изъ которыхъ 41 имѣются на лицо и въ настоящее время, а 68 потеряно.)

Сорокъ одна сохранившихся книгъ. На англійскомъ языкѣ имѣется переводъ этихъ 41 новозавѣтныхъ апокрифическихъ, существующихъ и понынѣ писаній, циркулирующихъ какъ въ полныхъ, такъ и въ частичныхъ изданіяхъ подъ названіемъ Апокрифовъ Новаго Завѣта. Перечислимъ важнѣйшія изъ нихъ, обозначая тѣ языки, на которыхъ они сохранились: Первоевангеліе Іакова (греческое и латинское).

Евангеліе Фомы (греческое и латинское).

Евангеліе дѣтства (араб. и греч.)

Евангеліе Никодима (греческое и латинское).

Повѣствованіе Іосифа Аримасейскаго (греческое).

Сандерлэндъ.

10

,

Дѣянія Пилата (греческое и латинское).

Соборное Посланіе Варнавы (греческое).

Первое и Второе Посланія Климента (греческое).

Апостольскія установленія (греч., эеіоп. и копт.).

Первая и вторая книги Герма (греч. и латинское).

68 потерянныхъ книгъ. О существованіи этихъ 68 потерянныхъ книгъ мы знаемъ по тёмъ цитатамъ и ссилкамъ на нихъ, которыя встрёчаются у христіанскихъ авторовъ первыхъ четырехъ столётій. Вотъ заглавія нёкоторыхъ изъ нихъ съ обозначеніемъ писателей, упоминающихъ о нихъ:

Дъянія Андрея (упоминаемыя Евсевіемъ, Епифаніемъ и Геласіемъ).

Евангеліе 12 Апостоловъ (Оригенъ, Амвросій, Іеронимъ).

Евангеліе Варнавы (Геласій).

Евангеліе Базилида (Оригенъ, Амвросій, Іеронимъ).

Евангеліе Египтянъ (Оригенъ, Іеронямъ, Епифаній, Климентъ Александрійскій).

Евангеліе Матеея (Оригенъ, Амвросій, Евсевій, Іеронимъ). Проповѣдь Петра (Климентъ Александрійскій, Евсевій, Іероннимъ и другіе).

Деянія Іоанна (Евсевій, Аванасій, Августинъ).

Евангеліе Петра (Евсевій, Тертулліанъ, Оригенъ, Іеронимъ).

Откровевіе Петра (Климентъ Александрійскій, Евсевій, Іеронимъ и другіе\*).

Всё 109 апокрыфическихъ книгъ (какъ потерянныя, такъ и сохранившіяся) могутъ быть раздълены на два класса. Къ одному принадлежатъ тё произведенія, которыя никогда не почитались боговдохновенными ни одной сектой и ни одной частью христіанской церкви. Большинство этихъ произведеній было написано въ болёе позднее время — уже послё II вёка. Къ другому классу принадлежатъ тё книги, которыя малыми или большими группами церквей и религіозными учителями почитались боговдохновенными и употреблялись ими, какъ священныя писанія. Многія изъ нихъ были написаны еще во II вёкъ, т. е.

\*) Отрывки этой и предыдущей книги на греческомъ языкъ были открыты недавно вмъстъ съ греческой рукописью Книги Еноха.

онѣ такь же древни, какъ нѣкоторыя книги, включенныя въ канонь Новаго Завёта. Многими изъ этихъ апокрифическихъ книгь широко пользовались въ церквахъ въ течение 2 или 3 стольтій, и пресвитеры, епископы и знаменитые Отцы церкви смотрёли на нихъ, какъ на писанія боговдохновенныя. Въ одной изъ предыдущихъ главъ нами упомянуто по крайней мирв три такихъ Евангелія, употреблявшіяся въ первыхъ перквахъ, какъ священное писаніе : а именно. Евангеліе Іулеевь (именуемое также Евангеліемъ Эбіоннтовъ или Назарянъ), Евангеліе Египтянъ и Евангеліе Господне (или Евангеліе Маркіона). Но ни одно изъ нихъ не попало въ число новозавѣтныхъ каноническихъ книгъ, хотя всё они, вёроятно, болёе древняго происхожленія, чёмъ большинство, если даже не всё Евангелія. Были и другія писанія, почитаемыя столь же высоко, какъ и эти. Таковы : Первое Послание Климента, читавшееся во многихъ перквахъ: оно питируется Иринеемъ, наравнъ съ другими внигами Писанія, и включено въ Codex Alexandrinus. "Пастыремъ Герма" тоже широко пользовались въ церквахъ; Ириней, Клименть Алевсандрійскій и Оригенъ причисляють его въ боговдохновеннымъ писаніямъ, и ему отведено мѣсто въ Codex Sinaiticus. Подобнымъ же почетомъ пользовались и Посланія Поликариа и Варнавы. Апостольские Каноны и Апостольския Установленія : кромѣ того нѣсколько литургій, приписываемыхъ св. Петру, св. Марку и другимъ (изданныя Fabricius'омъ въ его Codex Apocryphus Novi Testamenti) такими учеными, какъ Вистонъ и Грабе, почитаются столь же авторитетными, какъ и поилинныя апостольскія произвеленія.\*)

Почему же всё эти книги не вошли въ Новый Завётъ? И

\*) См. Whiston, "Primitive Christianity" и Grabe, "Spicilegium". Объ апокрифической и псевдоэпиграфической литературѣ, находящейся въ связи съ Новымъ Завѣтомъ, см. статьи "Apocrypha" и "Apocalyptic Literature" въ Encyclopaedia Britannica; "Apocrypha" въ Mc. Clintoc and Strong's Cyclopaedia; "Apocrypha" и "Psendepigrapha" въ Schaff-Herzog Encyclopaedia; Bissell, "The Apocrypha of the Old Testament;" Fabricius, "Codex Pseudepigraphus Veteris Testamenti" и "Codex Apocryphus Novi Testamenti"; Tischendorf "Acta Apostolorum Apocrypha" и "Evangelia Apocrypha"; переводы на англійскій языкъ новозавѣтныхъ апокрифическихъ книгъ въ "Ante-Nicene Library", првнадлежащіе перу В. Harris Cowper'a и Walker'a.

.

кто быль уполномочень на то, чтобы исключить ихъ изъ канона ? Если божественная печать, отмечающая всё книги, признанныя каноническими. совсёмъ не замётна на книгахъ апокрифическихъ, то очень странно, что столько церквей и выдающихся христіанскихъ учителей не были въ состояніи замётить эту разницу. На это обыкновенно отвечають, что эти книги отвергнуты вслёдствіе того, что онё не были написаны самими Апостолами. Но вёдь нёкоторыя изъ нашихъ новозавётныхъ книгь тоже не были написаны Апостолами. Ссылаются также на то, что онв не особенно цвним въ религиозномъ отношенін. Основаніе это можеть быть справедливымь относительно нёкоторыхъ изъ этихъ произведеній, но оно не вёрно по от-Неприяванныя Евангедія Маркіона в ношению ко всъмъ. Пастырь Герма по своимъ этическимъ и нуховнымъ достоинствамъ безъ сомевнія выше канонеческаго Посланія Ічны или хотя бы заже Откровенія.

И такъ отвёть на вопросъ, составляють ли писанія, вошедшія въ составъ Ветхаго и Новаго Завётовъ, всю еврейскую литературу за 1000-летній періодъ роста Библін. — следующій : наряду съ писаніями, образовавшими оба наши Завёта, появилось еще множество другихъ произведений, оставшихся внъ Библін. Между произведеніями признанными и непризнанными мы не можемъ провести никакой рѣзкой границы. Если неканоническія книги создались естественнымъ образомъ, то точно такимъ же путемъ создались и книги каноническія. Если въ неканоническихъ книгахъ не изъявляется претензій на ихъ боговдохновенность, то то же можно сказать и о большинстве, если не о всёхъ каноническихъ книгахъ. Если неканоническія книги при своемъ появленіи не почитались. Священными, то и каноническія вначаль не считались таковыми. Мысль о ихъ святости возникла только современемъ и въ большинствъ случаевъ многимъ позже ихъ появленія. Этическія и религіозныя достоинства также не могуть намь служить мърндомъ при одбикв признанныхъ и не признанныхъ произведеній сврейской литературы, такъ какъ въ этомъ отношеніи преимущество иногда на сторонѣ неканоническихъ или исключенныхъ изъ Библін внигь.

## XYI.

## Образованіе канона; Ветхій Завѣтъ; Новый Завѣтъ.

Составление опредёленнаго, утвержденнаго церковью списка священныхъ писаній не есть особенность какой-нибудь одной религіи. Послёдователи Будды, Зороастра и Магомета составляли подобные списки каноническихъ книгь; понятно, что народъ столь религіозный, какъ евреи, проникнутый сознавіёмъ того, что онъ народъ избранный, руководимый самимъ Богомъ, долженъ былъ дёлать то же.

## Канонъ Ветхаго Завѣта.

Канонъ Ветхаго Завѣта состоитъ изъ трехъ собраній книгъ, названныхъ евреями: Законъ, Пророки и Гагіографія. Вельгаузенъ говоритъ: "Законъ первый попалъ въ число каноническихъ книгъ, благодаря вліянію Ездры и Нееміи; Пророки били включены въ канонъ сравнительно позже, а Гагіографія позже всёхъ." Такова вкратцъ исторія образованія ветхозавѣтнато канона, но она будетъ болъе понятна намъ, если мы прибавимъ въ этому еще нъсколько подробностей.

Процессъ образованія еврейскаго канона совершался очень медленно и кончился въ сравнительно позднее время. Въ теченіе нѣсколькихъ столѣтій послѣ того, какъ народъ уже обладалъ многими ветхозавѣтными писаніями — какъ то пророчествами VIII и VII вѣковъ, первыми собраніями Псалмовъ и Притчъ, историческими произведеніями, извѣстными подъ названіемъ Элогистическаго и Іеговистическаго писаній, впослѣдствіи вошедшихъ въ составъ Пятикнижія и др. — канона еще не было. Всѣ эти книги еще не были собраны вмѣстѣ и циркулировали каждая отдѣльно. Между ними были болѣе или менѣе извѣстныя, болѣе или менѣе почитаемыя, но ни одна изъ нихъ не была возведена до степени Священнаго Писанія.

Законъ. Первый шагь для составленія канона быль сдёлань въ царствованіе царя Іосіи (около 600 г. до Р. Х.), когда этоть монархъ приняль таинственную "Книгу Закона", якобы найденную священникомъ Хелкіей въ храмѣ (вѣроятно Кянга Второзаконія), и провозгласиль ее закономъ для всей своей страны, и произвелъ такимъ образомъ національную реформу, сообразуясь съ ученіями этой книги.

Что книга эта не пользовалась общимъ признаніемъ впродолжение 100 или 150 слёдующихъ за тёмъ лётъ, доказывается появленіемъ большого числа пророческихъ и другихъ нисаній этого періода. Только уже во времена Ездры и Несміи. т. с. почти 100 лёть послё Вавилонскаго плёненія, быль слёланъ другой, въ этотъ разъ более действительный шагъ къ составленію канона. Ездра и Несмія возврашаются изъ Вавилона въ Іерусалимъ, исполненные ревностнаго желанія служить Госполу. Они приносять съ собой важную по своему значению книгу, называемую ими книгой Закона Монсеева и солержащую разработанный сводъ предписаній, какъ для храмового культа. такъ и для всей религіозной жизни народа. Приготовивь почву для благопріятнаго ся прісма, они созывають народныя собранія, читають Законь и связывають народь торжественнымь обѣтомъ принять его и отнынѣ повиноваться ему. Это происходило въ 444 г. до Р. Х. Почти не подлежить сомнанию, что книга эта въ существенныхъ чертахъ тождественна съ нашимъ теперешнимъ "Пятикнижіемъ" или такъ называемыми пятью "Книгами Моисея." Вотъ какимъ образомъ былъ, въроятно, сдёланъ первый рёшительный шагь къ образованию первой части ветхозавётнаго канона, извёстной у свресвъ подъ именемъ "Завона" и содержащей Бытіе, Исходъ, Левитъ, Книгу Числъ и Второзаконіе.

Цророки. Когда такимъ образомъ Законъ сталъ считаться священнымъ и взоры народа стали все больше и больше обращаться въ прошкому, признание святости писаній древнихъ пророковъ — этой гордости Израильскаго народа — и причисленіе ихъ къ ветхсвавѣтному канону составляли уже только вопросъ времени. И дѣйствительно мы видимъ, что въ слѣдующія два столѣтія писанія пророковъ постепенно собираются и подвергаются пересмотру и многочисленнымъ редакціямъ, слѣды которыхъ мы встрѣчаемъ во многихъ писаніяхъ;\*) они все больше распространяются среди народа и облекаются все возрастающимъ авторитетомъ и святостью, пока наконецъ въ 250 году до Р. Х. изъ нихъ не составляется вторая часть канона, извѣст-

<sup>\*)</sup> Напримёръ въ книге пророка Исаін, въ которой соединены произведенія двухъ авторовъ, и въ книге Захарін, въ составь которой вошли сочниснія трехъ разныхъ писателей.

ная у евреевъ подъ названіемъ "Пророковъ". Эта часть содержитъ въ себв кишти Інсуса Навина, Судей, Первую и Вторую Книги Самуила (или Царствъ. *Ред.*), Первую и Вторую Книгу Царей (или 3 и 4 Царствъ. *Ред.*), Исаін, Іереміи, Іезекінля и двёнадцати малыхъ Пророковъ.

Остальныя книги Ветхаго Завьта (Ганографія). Но составление Канона на этомъ еще не останавливается. Существуютъ еще другія писанія, и нѣкоторыя изъ нихъ весьма важны; пи**шут**ся также и новыя книги. Изъ этихъ произведеній составляется приблизительно въ 100 г. до Р. Х. новое третье собраніе священныхъ писаній, которое называется Гагіографіей. Это ть ветхозавътныя книги, которыя не вошли въ составъ Закона или Пророковъ, а именно: Псалмы, Притчи, Книга Іова, Пёснь Пѣсней, Книга Русь, Плачъ Ісреміи, Екклезіасть, Ессирь, Данінль, Ездра, Неемія и Первая и Вторая Книга. Паралиноменонъ. Къ нёкоторымъ изъ этихъ книгъ, однако, еще додго относились съ недоверіенть. До самой смерти Павла происходели пренія о томъ, слёдуеть ли причислить въ канону Екклезіаста и Пѣснь Пѣсней Соломона. И ни одна изъ книгь этой третьей части канона, вплоть до христіанской эри, не пользовалась среди еврейскаго народа такимъ же авторитетомъ, какъ книги двухъ первыхъ частей. Высшее мёсто у нихъ занималъ Законъ: немного ниже его были Пророки и значительно ниже обоихъ — Гагіографія. И дъйствительно, евреи только съ нервшительностью и. допуская некоторую неточность въ выраженіяхь, говорили о Гагіографіи, какь о Священномъ Шисаніи въ настоящемъ значения этого слова.

Такова въ краткихъ чертахъ исторія образованія веткозавётнаго канона, согласно наивёрнёйшимъ даннымъ, добытымъ современной критикой. Но вправё ли мы считать, что эта исторія не можетъ содержать ни малёйшей погрёшности? Утверждать подобную вещь можетъ развё только человёкъ съ предвзятыми мнёніями. Безспорно, что въ общемъ достигнутие обблейской критикой результаты превосходны, и мы должны высоко цёнить ихъ. Но компетентные ученые не заявляютъ въ данномъ случаё притязаній на непогрёшимость.

Канонъ Новаго Завъта.

Посмотримъ теперь, какимъ образомъ составился канонъ Новаго Завъта. Во многихъ существенныхъ отношенияхъ ми

видимъ здѣсь повтореніе ветхозавѣтной исторін. Въ теченіе ста пятидесяти лёть оть начала христіанства новая религія создаеть обширную и разнообразную литературу. Изъ этой литературы рано или поздно должна была образоваться новая священная книга; это было такъ же естественно и неизбѣжно, какъ образованіе священной книги изъ еврейской литературы, созданной религіознымь опытомь и жизныю еврейскаго народа. Такъ и случилось въ дъйствительности. До начала II-го столётія никто изъ христіанъ повидимому даже не находиль возможнымь существование другихь священныхъ внигъ, вроме Ветхаго Завета. И когда наконецъ появились Евангелія и различныя Посланія, они еще долгое время пользовались гораздо меньшимъ авторитетомъ, чёмъ древнія писанія, а до середины II вѣка, даже чѣмъ устныя преданія тёхъ религіозныхъ общинъ, въ которыхъ проповёдывали сами апостолы. Но къ концу II-го столётія лёло постепенно измёняется. Нёкоторыя новозавётныя книги начинають пріобрётать большее значение, чёмъ остальныя, в мало по-малу вакъ бы образують новые священные сборники. Сь теченіемь времени онв v христіанъ входять все въ большее употребленіе. Но въ продолжение еще нёсколькихъ столётій многія церкви наряду съ нашими новозавётными писаніями употребляють и такія книги. которыя мы считаемъ подложными. Любопытенъ тотъ факть. что изъ всёхъ великихъ писателей и Отцевъ древней церкви едва ли найдется хоть одинъ, который причисляль бы къ новозавѣтному канону именно тѣ книги, изъ которыхъ состоитъ нашь теперешній Новый Завіть. Почти всі они или признавали каноническими такія писанія, которыя мы отвергаемь, или. наобороть, отвергали некоторыя изъ писаній. вилюченныхъ въ нашъ канонъ. Такъ напр., Ириней, одинъ изъ старвищихъ и наиболее авторитетныхъ Отцевъ Церкви, отвергаетъ пять книгъ, входящихъ въ составъ нашего Новаго Завѣта, а именно: Посланіе въ Евреямъ, Посланія Іуды и Іакова. Второе Посланіе Петра и Третье Посланіе Іоанна. Въ то же время онъ ставить очень высоко и причисляеть къ священнымъ писаніямъ одну изъ такъ называемыхъ апокрифическихъ книгъ (Пастырь Герма). Клименть Александрійскій ставить три апокрифическія книги — Апокалипсись Петра, Посланіе Варнавы и Пастырь Герма — наравив съ тремя нашими каноническими новозавѣтными книгами : Посланіями къ Евреямъ, Вторымъ Іоанна и Іуды. Знаменнтый Тертуліанъ исключаетъ изъ Новаго Завѣта всё книги, кромъ четырехъ Евангелій, Дѣяній, тринадцати Посланій Павла, Откровенія и Перваго Посланія Іоанна; и даже Афанасій находитъ нѣсколько апокрифическихъ писаній такими же цѣнными и боговдохновенными, какъ тѣ, которыя вошли въ составъ нашего канона.

Въкъ образованія повозавътнаго канона. Если ми возьмемъ во внимание особенность, составляющую характернойшую черту того въка, въ которомъ былъ составленъ новозавётный канонъ, мы легко поймемъ, что въ тв времена подобная работа и не могла быть исполнена иначе, какъ весьма несовершенно. Дёло въ томъ, что это былъ вѣкъ всеобщаго крайняго легковѣрія и полнаго отсутствія научной критнки. Въ нашь вёкъ науки, подвергающей все тщательному изслёдованию и испытанию, даже трудно представить себе, съ какой легкостью люди того времени принимали на въру все, во что имъ хотёлось върить, довольствуясь при этомъ самыми недостовърными свидътельствами или даже вовсе обходясь безъ нихъ. Приводимъ по этому поводу вѣскія и тщательно обдуманныя слова Д-ра Хеджа (Hedge): "Несмотря на все то, что было извлечено библейскими критиками и археологами изъ пыли древности въ доказательство подлинности внигъ Новаго Завѣта, противъ достоверности ихъ все-таки говоритъ тотъ фактъ, что времена, въ которыя этн книги появились и были пущены въ обращеніе, были временами полнаго отсутствія научной критики, развившейся лишь въ послёднее время, - той науки, которая строго анализируеть всякія утвержденія, взвёшивая относительныя достоинства противорвчивыхъ свядательствъ, и тщательно очищаетъ истину отъ всякой примеси лжи; это были времена безграничнаго легковфрія, располагавшаго людей вёрить такъ же легко въ чудеса, какъ и въ дъйствительныя событія, не требуя для первыхъ болѣе вѣскихъ доказательствъ, чѣмъ тѣ, которыми они довольствовались для вторыхъ, т. е. слуховъ и пересказовъ; времена, когда литературная честность была еще совершенно незнакомой добродетелью, и следовательно литературныя поддълки появлялись такъ же часто, какъ и подлинныя произведенія; когда переписчики священныхъ книгъ, не задумываясь, измёняли тексть подлинника, какь въ своихъ личныхъ видахъ, такъ и для поддержанія какой-нибудь предвзятой доктрины. Недавно открытый Синайскій кодексь (древнёйшая извёстная намъ рукопись Новаго Завёта) относится къ IV столётію. Тишендорфъ, извёстный правовёрный критикъ, открывшій ее, съ негодованіемъ говоритъ о той вольности, съ которой новидимому обращались съ текстомъ этой рукописи, — вольности, особенно характеризующей, по его словамъ, первыя три столётія. "\*)

Мы не должны забывать, что именно эти въка и были временемъ образованія Канона Новаго Завъта.

Лавилсонъ говорять: "Невозможно установить, какими собственно принцилами руковонились при составлении новозавётнаго Канона. Очевидно, не существовало инкакихъ определенныхъ и сознательно установленныхъ основаній для принятія или непринятія въ канонъ тёхъ или другихъ книгъ. Выборъ ихъ завистать отъ различныхъ обстоятельствъ. Ни одинъ изъ членовъ собора (когда-либо занятаго решеніемъ вопроса, какія писанія должны быть включены въ канонъ) не примѣнялъ въ этомъ дълв своихъ критическихъ способностей, и большинство рёшало дёло весьма поверхностно. При этомъ епископы руководствовались или традиціями, или авторитетами." Кромъ того, при рѣшеніи этихъ вопросовъ, члены собора обнаруживали всегда не малую долю нетерпимости, партійности и личнаго раздражения. Епископы нередко обвиняли другь друга въ подлогъ священныхъ писаній и искаженіи первоначальнаго текста, такъ что дебаты соборовъ, принимавшихъ участие въ установлени канона, сильно напоминають намъ образъ действія наяхудшихъ политическихъ собраній нашего времени.\*\*)

<sup>\*\*</sup>) О дух<sup>±</sup>, господствовавшемъ на этихъ соборахъ, можно получить понятіе изъ соч. Лекки "European Morals", т. II-й, стр. 207 — 210. Dean Milman говоритъ: "Нигдѣ христіанство не является въ менѣе привлекательномъ видѣ, чѣмъ на церковныхъ соборахъ... Интриги, несправедливости, насилія, рѣшеніе на основаніи одного лишь авторитета, и при томъ авторитета буйнаго большинства... колеблютъ чувство почтенія, по крайней мѣрѣ по отношенію къ позднѣйшимъ соборамъ, и ваставляють сомнѣваться въ правильности ихъ поста-

<sup>\*) &</sup>quot;Ways of the Spirit", стр. 325. Прекрасную картину умственнаго состоянія христіанскаго міра въ тв вѣка, когда составлялся новозавѣтный канонъ, можно найти въ соч. Лекки "History of European Morals", т. II, стр. 108 — 211.

Окончательнаю установленія канона никогда не было. Въ этомъ отношения никогла не было достигнуто никакихъ определенныхъ и окончательныхъ результатовъ. Некоторые утверждають, что канонь быль окончательно установлень Лаоинкейскимъ соборомъ (въ 363 г. по Р. Х.), но высшій авторитеть по этому предмету, Давидсонь, отрицаеть это. Воть его слова: "Несмотря на всъ усилія восточной и западной церквей впродолженіе IV и V стольтій установить канонъ, онъ все-таки не быль окончательно установлень. По прежнему поавлялись отдёльныя личности, выражавшія сомнёнія, и чюслёдующіе вѣка оставили намъ не мало свилётельствъ о нелостаткъ всеобщаго соглашения относительно некоторыхъ книгъ." И въ самонъ дълв. если этинъ соборомъ было установлено, какія именно книги должны принадлежать къ Ветхому и Новому Завёту, то мы теперь неправильно исключаемъ книгу Варуха изъ нашего Ветхаго Завѣта и такъ же неправильно включаемъ Откровение въ Новый Завётъ. Если же канонъ былъ установленъ. какъ иногда утверждають. Кареагенскимъ соборомъ (397 г. по Р. Х. ?). то мы не должны были бы исключать изъ нашей Библін книги: Премудрости Інсуса, сына Сирахова, Премудрости Содомона, Товита, Іудиеь и І и ІІ Книги Маккавейскія.

Вь самомь дёлё, католики считають канонь установленнымъ только со времени поваго Тридентскаго собора, созваннаго въ 1545 году и длившагося до 1563 года, т. е. какъ разъ во время нёмецкой реформаціи. Соборъ этотъ издалъ формальный декретъ, опредѣляющій, какія именно книги принадлежать къ Библіи. Въ немъ перечислены тѣ самыя книги, которыя и теперь входятъ въ составъ нашей протестантской Библіи, съ прибавленіемъ къ нимъ четырнадцати ветхозавѣтныхъ апокрифическихъ. Католики поэтому, съ ихъ теоріей непогрѣшимости Церкви и ся рѣшеній, имѣютъ право утверждать, что у нихъ есть авторитетный канонъ Священнаго Писанія. Протестанты

новленій. Эти постановленія почти неизмѣнно кончаются страшной анаеемой, въ которой такъ и слышатся ненависть, задорное торжество, радость по поводу проклатія, бросаемаго противнику, котораго удалось унизить." "History of Latin Christianity", т. I, стр. 227. См. такъ же Gibbon, "Decline and Fall of the Roman Empire", гл. XLVII и "History of Latin Christianity", кн. I, гл. II и кн. II, гл. I — IV, passim. же не имѣютъ никакого основанія для подобнаго утвержденія.

Несовершенство Канона. Лютерь рышительно придерживался того мнёнія, что нашь настоящій Канонь во многомь несовершенень. Онъ думаль, что ветхозавётная Книга Есенрь не полжна принадлежать къ Библін. Съ другой стороны онъ, переволя Ветхій Завёть, перевель также апокрифическія книги : Іудиеь, Премудрости Соломона, Товита, Премудрости Інсуса, сына Сирахова, Варуха, Первую и Вторую книги Маккавейскія и Молитву Манассін. Въ предисловіяхъ онъ высказываетъ намъ свои мивнія объ этихъ внигахъ. Первую внигу Маккавейскую онъ считаетъ почти равной другимъ внигамъ Священнаго Писанія и не находить се недостойной занять мёсто между ними. О внигё Премудрости Соломона говорить, что онъ долго сомнѣвался, слѣдуетъ ли ее причислить къ каноническимъ книгамъ. Книгу Інсуса, сына Сирахова, онъ находить безусловно хорошимъ произведеніемъ, написаннымъ мудрымъ человѣкомъ. Такъ же опредѣленны были его сужденія относительно нёкоторыхъ книгъ Новаго Завѣта. Онъ думалъ, что Посланіе къ Евреямъ не исходить ни отъ Павла, ни отъ какого другого апостода, и что оно не можеть быть поставлено наравнё съ Посланіями, написанными самими апостолами. Апокалипсисъ (или Откровеніе) онъ не считаль ни апостольскимь, ни пророческимь и не признаваль за нимъ почти никакой цёны. Онъ не вёрилъ, что Посланіе Іуды составлено апостоломъ, и называлъ неапостольскимъ и "ничего не стоющимъ" Посланіе Іакова.

Великій швейцарскій реформаторъ Цвингли утверждаль, что Апокалипсисъ собственно не библейская книга. И даже Кальвинъ не считалъ Павла авторомъ Посланія къ Евреямъ, а Петра — авторомъ такъ называемаго Второго Посланія Петра; что же касается Откровенія Іоанна, то онъ объявилъ его непонятнымъ и запретилъ женевскимъ пасторамъ дёлать какія бы то ни было попытки толкованія этой книги.

Таковы нёкоторые изъ наиболёе важныхъ фактовъ, относящихся къ образованію нашихъ ветхо- и новозавётныхъ каноновъ, — фактовъ, выясненныхъ самой безпристрастной, научной критикой нашего времени. При свётё этихъ фактовъ мы легко можемъ видёть, что люди, на которыхъ лежитъ отвётственность въ составлени нашей Библин, сдълали много промаховъ, иногда весьма важныхъ.

Но остереженся слишкомъ узкаго или несправедливаго сужденія. Если бы мы могли ясно представить себі всі обстоятельства, при которыхъ сложилась Библія, мы, вероатно, были бы уливлени. что промахи не были еще многочисление и важеве. и наверное увидели бы, какъ много им имвемъ основаній быть благодарными. То обстоятельство, что книги, объявленныя каноническими и дошедшія въ такомъ видь до насъ. въ общемъ, и въ нравственномъ, и въ духовномъ отношеніяхъ такого высокаго достоинства. — говорить въ пользу върности и належности нравственнаго и луховнаго чутья человичества. Оно кроми того доказываеть, что великій, чудный законь, называемый въ наукв "естественнымь отборомъ" и "переживаніемъ наиболье приспособленнаго", существуеть такъ же сильно и постоянно действуеть не тольковъ физическо-органическомъ, но и въ умственномъ, нравственномъ и религіозномъ мірахъ. Или. облекая эту же мысль въ форму, которую бы ей придало христіанство, оно доказываеть, что въ мірѣ есть безконечный "духъ истины," который проявляеть себя всюду и не оставляеть ни одного вёка "безь свидетельства о себе ".\*)

Сходство между образованіем христіанскаго и буддійскаго канона. — Изслідованіе Макса Мюллера о происхожденія буддійскихь священныхь писаній и образованіи ихь канона бросаеть такой яркій світь на происхожденіе писаній Новаго Завіта и на процессь образованія изъ нихь каноническаго сборника, что было бы непростительно сь моей стороны, если бы я не привель здісь цитаты изъ его сочиневія.

"Пока Будда быль живь, говорить Мюллерь, не было нужды

٠

<sup>\*)</sup> Для дальныйшихь свыдыній о каноні Ветхаго и Новаго Завітовь см. слідующія сочиненія: Davidson, "Canon of the Bible" или статью "Canon" въ Encycl. Brit., (представляющую сокращенное изложеніе книги Davidson'a); Buhl, "Canon and Text of the Old Testament"; Ryle, "Canon of the Old Testament"; Robertson Smith, "Old Testament in the Jewish Church", лекцін V и VI; Toy, "Judaism and Christianity", стр. 68 — 76; Knappert, "Religion of Israel", гл. XXI; Westcott, "Canon of the New Testament".

въ записяхъ событій или въ священномъ писаніи, которое содержало бы поученія великаго учителя. Одного присутствія его было достаточно, и мысль о будущемь редко приходная на умъ твмъ, которые следовали за нимъ. Только когда Будда покинулъ міръ, чтобы погрузиться въ Нирвану, ученики его постарались воскресить намять о всёхъ лёлахъ и словахъ умершаго ихъ пруга и учителя. Съ жаромъ привътствовали они тогда все, что казалось увеличивающимъ славу Будды, какъ бы необыкновенно и невероятно оно ни было; если же находились очевидци, осмѣливавшіеся критиковать или отвергать недоказанныя утвержденія или какимъ-нибудь образомъ умадять священный характерь Будди, то ихъ никто не хотёль слушать. Когда же, несмотря на все это, между учениками Будды возникали разногласія, то ихъ не устраняли путемъ тщательнаго взвёшиванія всёхъ доводовъ и свидётельскихъ показаній, а клеймили названіемъ "невтрія" или "ереси"; эти слова въ Индін были придуманы такъ же скоро, какъ и въ другихъ мёстахъ, и противныя стороны перебрасывались ими, какъ мячемъ, до твхъ поръ, пока спорящіе богословы не бывали вынуждены обратиться въ свётской власти. Тогда цари и императоры созывали соборы для подавленія раскола, для установленія одной православной вёры и составленія священнаго канона. Мы знаемъ напримъръ, что царь Асока, современникъ Селевка, отправилъ своего дарскаго посла въ собрание старвишинъ, чтобы дать имъ наставление, какъ двиствовать и чего избегать, и отъ его имени обратить ихъ вниманіе на апокрифическій или сретическій характеръ нікоторыхъ книгъ, которыя, по его мивнію, не должны были быть

"Изъ этого мы можемъ вывести ваключеніе, — продолжаетъ Мюллерь, — подтверждаемое также изученіемъ другихъ религій, что, хотя каноническія книги въ большинстве случаевь и доставляютъ наиболее досговерныя сведёнія, доступныя ученому изслёдователю религій, но что доверяться имъ слёпо нельзя. Напротивъ, онё должны быть подвергнуты более тщательной критикъ и более строгому изслёдованію, чёмъ всё другія историческія книги".

приняты въ священный канонъ.

Читая вышеприведенныя строки, сь трудомъ вёрится тому, что изложенная профессоромъ Миллеромъ исторія возникновенія священныхъ писаній и образованія канона трактуеть о буддійскихъ священныхъ писаніяхъ и о буддійскомъ канонѣ, а не о нашемъ Новомъ Завѣтѣ. Стоитъ намъ замѣнить "Будду" "Іисусомъ", "Индію" "бассейномъ Среднземнаго моря", "царя Асоку" "императоромъ Константиномъ" и еще однимъ или двумя христіанскими императорами, — и мы получимъ почти точную исторію возникновенія большой части литературы, вызванной жизнью и ученіемъ Іисуса, и того процесса, съ помощью котораго взъ всей этой литературы была выдѣлена только извѣстная часть ея и постепенно связана и объединена въ нашъ Новый Завѣтъ.

#### XVII.

# Текстъ Ветхаго и Новаго Завѣта; его образованіе и сохраненіе.

I.

Мы видёли, какъ произошли различныя книги Библіи и какъ онѣ были собраны вмѣстѣ въ одинъ священный канонъ; теперь намъ предстоитъ еще разсмотрѣть вопросъ о томъ, какимъ образомъ онѣ сохранились до нашихъ дней.

Существуеть общераспространенный взглядь, что, если Библія и не была первоначально написана на нашемъ родномъ языкѣ, то мы, по крайней мёрѣ, можемъ прослёдить происхожденіе нашего еврейскаго и греческаго текста, какъ Ветхаго, такъ и Новаго Завѣта, отъ самыхъ рукописей вдохновенныхъ авторовъ Библіи, такъ что подлинность ихъ словъ такъ же мало подлежитъ сомнѣнію, какъ подлинность деклараціи американской независимости или всякой книги, напечатанной вчера съ рукописи автора. Въ настоящей и послѣдующей главахъ мы поставили себѣ цѣлью показать, насколько правиленъ такой взглядъ и какъ дѣло это обстоитъ въ дѣйствительности.

Языкъ Библіи. На какомъ языкѣ были написаны книги Ветхаго Завѣта? За исключеніемъ нѣкоторыхъ частей книгъ Ездры и Даніила, написанныхъ на арамейскомъ языкѣ, онѣ всѣ были написаны по-еврейски.\*)

<sup>\*)</sup> Ездра IV, 8 — VI, 18 и VII, 12 — 26; Дан. II, 4 — VII, 28; а также представляющій поздивищую вставку стихъ въ Іер. X, 11.

Оба эти языка были семитическаго происхожденія и приблизительно такъ же родственны друть другу, какъ англійскій и нимецкій. Еврейскій языкъ, конечно, быль природнымъ языкомъ еврейскаго народа, но онъ вышелъ изъ народнаго употребленія за три или четире столітія до Р. Х. (послі возвращенія изъ Вавилонскаго плінепія) и быль замінень арамейскимъ языкомъ, широко распространеннымъ между путешественниками и торговыми людьми всей запалной Азіи. Большая часть ветхозавітнихъ книгъ была написана въ то время, когда еврейскій языкъ еще былъ разговорнымъ языкомъ. Но и послі того, какъ онъ былъ вытісненъ изъ общаго употребленія арамейскимъ нарічіемъ, онъ все еще оставался литературнымъ и священнымъ языкомъ; поэтому ніть ничего страннаго въ томъ, что и остальныя книги, сохраненныя канономъ, несмотря на водвореніе арамейскаго языка, были написаны на еврейскомъ.

Обращаясь теперь къ Новому Завѣту, мы находниъ, что онъ былъ написанъ на греческомъ языкѣ. Съ перваго взгляда это обстоятельство кажется нѣсколько страннымъ. Іисусъ и его ученики были евреями. Нѣтъ сомнѣнія въ томъ, что они говорили по-арамейски, подобпо всѣмъ другимъ евреямъ Палестины. Почему же Новый Завѣтъ не былъ написанъ по-еврейски, т. е. на священномъ, ветхозавѣтномъ языкѣ евреевъ ? Или, если не по-еврейски, то почему не на арамейскомъ народномъ языкѣ ?

Нѣкоторыя изъ болёе раннихъ христіанскихъ писаній были написаны на арамейскомъ языкѣ, но изъ нихъ почти ни одно не сохранилось. Открыть причины, почему греческій языкъ сдёлался новозавѣтнымъ языкомъ не трудно. Причины эти слёдующія:

1) На христіанство почти съ самаго его возникновенія стали смотръть, не какъ на іудейскую секту, а какъ на новую религію; и точно такъ же смотръли на дъло и сами христіане. Поэтому нътъ ничего удивнтельнаго въ томъ, что они не тяготъли къ старому священному языку.

2) Христіанство очень скоро пустило оть себя побѣги за предѣли Палестини и пріобрѣло больше всего сили и успѣха среди явическихъ народовъ. Поэтому для христіанъ едва ли могло быть желательно взвалить на себя бремя такого мертваго язика, какъ еврейскій, который быль непонятенъ для большинства послѣдователей новой религіи. 3) Главная же причина та, что греческій языкъ въ ть времена сдізался важнійшимъ литературнымъ языкомъ, языкомъ международныхъ сношеній и въ значительной міру также торговымъ языкомъ. Въ Палестинѣ онъ грозилъ вытѣснить арамейскій языкъ, по крайней міру среди болье образованнаго и зажиточнаго населенія, въ большей же части Римской имперіи онъ быль господствующимъ языкомъ. Даже ветхозавѣтныя еврейскія писанія были переведены на греческій языкъ для евреевъ, говорившихъ по-гречески, ибо ихъ страна, и особенно весь говорившій по-гречески языческій мірь, и были главными разсадниками христіанства. Поэтому греческій языкъ естественно и необходимо долженъ быль стать языкомъ новой религіи и ея новыхъ священныхъ писаній.

Итакъ мы знаемъ, на какихъ языкахъ первоначально были написаны Ветхій и Новый Завѣты, и видимъ съ самаго начала нашего изслѣдованія, что всё писанія Библіи, которую мы читаемъ, не только переведены на нашъ родной языкъ, но что слова Іисуса, — самаго главнаго изъ всѣхъ учителей Библіи, — сказанныя имъ самимъ на арамейскомъ языкѣ и переданныя міру по-гречески должны были пройти черезъ два перевода, чтобы дойти до насъ, говорящихъ на новыхъ языкахъ.

Что же мы въ дъйствительности знаемъ о подлинныхъ еврейскихъ и греческихъ писаніяхъ? Попробуемъ пробить себъ дорогу назадъ къ этимъ подлинникамъ и начнемъ съ Ветхаго Завъта.

### Рукописи Ветхаго Завѣта.

У насъ въ настоящее время есть ветхозавѣтный тексть, напечатанный по-еврейски. Какова можетъ быть его давность? Онъ не можетъ быть очень древнимъ, такъ какъ книгопечатаніе — изобрѣтеніе новаго времени. Но нѣтъ ли у насъ рукописей книгъ Ветхаго Завѣта и, можетъ быть, очень древнихъ? Самый древній нашъ еврейскій манускриптъ всего Ветхаго Завѣта относится къ 1009 году по Р. Х., а самая древняя изъ рукописей отдѣльныхъ книгъ Библіи (Пророческій кодексъ) написана въ 916 г. по Р. Х.\*) Намь кажется, что это было очень давно, но въ сущности мы прошли еще только очень малую

<sup>\*)</sup> Объ эти рукописи хранятся въ С.-Петербургской Императорской Библіотекъ.

Сандерлэндъ.

часть всего длиннаго пути, отдёляющаго нась оть тёхь давнихь времень, когда писали древніе пророки, псалмопёвцы и законодатели! А тё двёвадцать, тринадцать, четырнадцать, пятнадцать столётій, которыя еще лежать между этими рукописями и временемь зарожденія ветхозавётныхь книгь? Какь можемь мы быть увёрены въ томь, что эти сравнительно новые (но самые древніе, какіе у нась есть) манускрипты — вёрныя копіи книгь, написанныхь столько вёковь тому назадъ Исаіей, Іереміей и Ездрой?

Древне-еврейскія письмена не имъютъ гласныхъ. Съ первыхъ же шаговъ нашего изслѣдованія о первоначальномъ языкѣ Ветхаго Завѣта, мы встрѣчаемся съ фактомъ огромнаго, даже поражающаго значенія. Фактъ этотъ состоитъ въ томъ, что еврейскій письменный языкъ первоначально не имѣлъ ни гласныхъ, ни замѣняющихъ ихъ знаковъ. Изъ этого, конечно, вытекаетъ немаловажное слѣдствіе, что книги Ветхаго Завѣта были написаны однѣми согласными и въ этомъ видѣ сохранялись въ продолженіе многихъ столѣтій.

Правда, если мы теперь возьмемъ еврейскую Библію или рукопись, то мы найдемъ въ нихъ остовъ согласныхъ заполнен. нымъ точками и другими знаками снизу и сверху, обозначающими недостающія гласныя. Но эти знаки не составляли принадлежности древней еврейской Библіи. Тогда люди чигали книги по однѣмъ согласнымъ, заполняя ихъ гласными, каждый по мѣръ своего умѣнъя, и сообразно съ кажущимися требованіями смысла и устныхъ преданій.

Неясность письма однъми согласными. Попробуйте представить себѣ, насколько точно можетъ быть и въ наше время письмо, написанное однѣми согласными, когда напримѣръ буквы кре могуть обозначать одинаково: кровь, кривой, корова, кровъ или буквы рк — должны обозначать рѣку или руку, рекъ или ракъ, или рокъ, буквы дм — день, дано, дно, дань, дупь и т. д.

Въ поясненіе приведу одно или два слова изъ древне-еврейскаго языка. Еврейское слово (или остовъ согласныхъ этого слова) qtl можетъ быть существительнымъ, глаголомъ или причастіемъ, и если оно глаголъ, то оно можетъ быть дъйствигельнымъ, страдательнымъ и возвратнымъ залогомъ и можетъ имъть девять различныхъ значеній, смотря по тому какія гласныя будутъ добавлены при чтеніи. Еврейское слово dbhr можеть имъть пять различныхъ значеній, а именно: "слово", "онъ сказаль", "говорить", "говоря", "сказано" и "чума", смотря по гласнымъ, которыми оно будетъ заполнено. Итакъ вотъ тотъ письменный языкъ, которымъ первоначально была написана большая часть нашей Библіи. "Легко понять, говоритъ Гезеніусъ, какъ несовершененъ и неясенъ такой способъ письма."

Профессоръ Т. Ф. Куртисъ сравниваетъ письмо согласными съ стенографической скорописью газетныхъ репортеровъ. Онъ говоритъ: "Покуда еврейскій языкъ былъ разговорнымъ языкомъ, онъ писался безъ всякихъ гласныхъ и двойныхъ буквъ. Совершенно тѣмъ же способомъ пишутся въ наше время стенографическіе отчеты, и этого письма обыкновенно бываетъ довольно, чтобы напомнить репортеру рѣчъ, смыслъ которой онъ недавно ясно понялъ... И древне-еврейское письмо безъ знаковъ такъ же было пригодно для людей, хорошо знакомыхъ съ предметомъ и языкомъ, по крайней мърѣ оно могло служить руководствомъ для священниковъ и напомнить имъ законъ, такъ что они могли объяснить его народу; но и здѣсь всегда было много случаевъ, въ которыхъ смыслъ письменъ оставался крайне сомнительнымъ и могъ быть понятъ только съ помощью авторитета преданія.\*)"

Профессоръ Робертсонъ Смить говорить по этому поводу: "Прошу васъ представить себі ясно и точно, какимь образомъ книжники времень Христа и до него обращались съ Библіей. Они имѣли передъ собой только голый текстъ безъ гласныхъ, такъ что одни и тѣ же слова могли быть прочтены и истолкованы различными способами. Хорошимъ примѣромъ для этого можетъ служить 21-й стихъ Посланія къ Евреямъ, гл. ХІ, гдѣ мы читаемъ, что "Яковъ поклонился на верхъ жезла своего", тогда какъ въ нашей еврейской Библіи, какъ она напечатана теперь (Бытіе XLVII, 31) ничего не сказано о "жезль," а говорится о возглавіи "постели" его. Слово "постель" по еврейски называется hammittah, жезлъ hammatteh, согласных вь этихъ двухъ словахъ однѣ и тѣ же, разница только въ гласныхъ. А такъ какъ

<sup>\*) &</sup>quot;Human Element in Inspiration"; стр. 170 — 174. См. также Davidson, "Introduction to the Old Testament", т. I, стр. 107.

писались только согласныя, то нёть ничего удивительнаго, что одно лицо читало "постель," какъ написано въ нашей Библія, согласно съ еврейскими книжниками, и что, съ другой стороны, авторъ Посланія къ Евреямъ понялъ это слово, какъ "жезлъ", согласно греческому переводу Семидесяти Толковниковъ. Помимо голаго текста, какъ мы видѣли, часто двусмысленнаго, книжники не имѣли другого руководства, кромѣ устнаго ученія. У нихъ не было грамматическихъ правилъ, которымъ бы они могли слѣдовать. Тотъ еврейскій языкъ, на которомъ они сами писали, часто допускалъ обороты рѣчи, невозможные въ древнемъ языкѣ, и когда имъ встрѣчалось устарѣлое слово или выраженіе, они не могли сами находить ключъ къ его пониманію, безъ указаній учителя, какъ произносить и понимать эти слова.\*)

Введение знаковь, замъняющихъ гласныя. Въ такомъ положеніи еврейскій письменный языкъ находился не только въ самомъ началь, но въ прододжение еще многихъ стольтий. Въ самомъ дѣлѣ, этотъ серьезный недостатокъ еврейской Библін быль устранень не ранбе седьмого или восьмого вѣка по Р. Х., когда еврейскіе ученые, извѣстные подъ названіемъ массоритовь, съ большимъ терпеніемъ провёрили весь тексть Ветхаго Завъта и, по лучшему своему разумънію, прибавили къ нему знаки, замѣняющіе гласные; но у нихъ не было никакихъ руководствь, кромѣ собственнаго сужденія и очень несовершеннаго преданія; и что они действительпо сдёлали безчисленное множество ошибокъ, это не составляетъ тайны ни для одного знатока еврейскаго языка. Профессоръ Драйверъ говорить: "Правда, что со времени возникновенія школы массоритовъ въ VII и VIII столётіи (и вёроятно для нёкоторыхъ частей Ветхаго Завѣта, особенно для Закона Монсея, еще гораздо ранве) евреи выказали чрезвычайную добросоввстность и точность въ сохранении и правильной передаче текста священныхъ книгь: но нёть никакого сомнёнія въ томъ, что этому періоду осторожнаго обращения съ текстомъ предшествовалъ другой, когда отношение было весьма вольное, благодаря чему въ тексть вкрались различныя искаженія. Еврен принялись охранять свои священныя вниги съ необыбновенной заботливостью уже

\*) "Old Testament in the Jewish Church", crp. 50, 51.

\_ \_\_\_\_

тогда, когда было слишкомъ поздно исправить такимъ образомъ нанесенный имъ вредъ. Результатомъ этой заботливости было только увѣковѣченіе искаженій, которыя теперь были поставлены по авторитетности (конечно безсознательно) совершенно на одинъ уровень съ подлиннымъ текстомъ и облечены въ фиктивное подобіе подлинности.\*)

Прежде придерживались того мивнія, что гласные знаки были введены въ еврейскій тексть Ездрой вь V столітія до Р. Х., и что онъ для этой работы быль особо вдохновлень Богомъ, такъ что онъ не могъ сделать ошибокъ. Когда въ XVI и XVII столётін Левита и Капеллюсь во Франціи опровергли это мићніе и доказали, что гласные знаки были введены только массоритами, т. е. более тысячи леть спустя после Ездры, это открытіе произвело большую сенсацію во всей протестантской Европи. Многимъ казалось, что новая теорія ведетъ за собой полное ниспровержение религии; ибо если гласные знаки не были дёломъ божественнаго откровенія, а только человвческимъ изобрътеніемъ, и притомъ гораздо позднато времени, то какъ можно было полагаться на текстъ Писанія? Возбуждевныя этемъ отврытіемъ пренія были одними изъ самыхъ горячихъ въ исторіи новой библейской критики и длились болёе столетія. Но, наконець, они прекратились: вёрность новаго взгляда была всёми признана, и оказалось къ великому удивленію многихъ, что это нисколько не повредило

\*) "Notes on the Hebrew Text of the Books of Samuel", crp. 37.

С. Н. Н. Wright говорить слѣдующее : "Хотя существенное содержаніе Священнаго Писанія хорошо сохранилось, книги Писанія не дошли до насъ въ томъ самомъ видѣ, въ которомъ онѣ были первоначально написаны, или хотя бы даже въ окончательной версія, приданной имъ лицами, занимавшимися пересмотромъ ихъ до нашей эры. Массориты приложния всѣ старанія къ тому, чтобы установить однообразный тексть, и при этомъ увѣковѣчния не мало ошибокъ. И еврейскіе манускрипты, хотя они и согласни въ существенныхъ чертахъ съ текстомъ, установленныхъ этими учеными, содержатъ много ошибочнаго, какъ это было доказано Кеплісоtt'омъ, De Rossi и др., тщательно изслѣдовавшими эти манускрипти" "Introduction to the Old Testament", стр. 14, 15. См. гл. III и IV. См. также Smith, "Old Testament in the Jewish Church", лекція II, III, IV и V. религія. Они просто снова сдѣлали ту самую ошибку, которую ретрограды повторяють по десяти тысячь разь въ каждомъ столѣтіи: они предполягали, что тексть священнаго Шисанія есть дерево, на которомь произростаеть религія, — такъ что измѣнить слова значить подвергнуть опасности религію; тогда какъ въ дѣйствительности какъ разъ наоборотт, религія сама дерево, вырос ающее въ живой божественной душѣ человѣка, а тексты и писанія только его плоды, цвѣты и листья, которые могуть спадать и мѣняться, тогда какъ само дерево живетъ и растетъ, покрываясь все новыми, еще болѣе пышными и обильными листьями, цвѣтами и плодами.

Ошибки переписчиковъ. Но далеко не всѣ неточности еврейскаго текста Ветхаго Завѣта происходять отъ недостатка . гласныхъ знаковъ. Многими ошибками мы обязаны тому факту. что писанія въ продолженіе многихъ вѣковъ неренисывались рукописью. Въ нашъ вѣкъ книгонечатанія намь трудно представить себф все значение этого факта. И телерь довольно трудно быть точнымь; что же должно было быть прежде? Профессорь Смить говорить: "Библія переписывалась перомъ. Предположимъ, что переписчикъ, безъ особой подготовки или руководства, просто садился переписывать или писаль подъ диктовку съ купленнаго или взятаго на время манускрипта. Во-первыхъ, опъ почти навёрное долженъ былъ сдёлать нёсколько ошибокъ по недосмотру или недослышкв; но помимо этого. манускрипть, лежавшій передь нимь, по всей вероятности также содержаль въ себѣ ошибки прежняго переписчика. Должевъ ли быль онь переписывать эти ошибки такь, какь онѣ были, и увѣковѣчить ихъ такимъ образомъ или не считалъ ли онъ себя во многнахъ случаяхъ способнымъ открыть и исправить ошибки своего предшественника? Въ послѣднемъ случаѣ јегко могло случиться, что онъ слипкомъ высоко цёнилъ свои критическія способности и делаль новыя ошибки. И такъ мало по малу, при отсутствіи контроля, если каждый переписчикъ поступаль совершенно самостоятельно и безь руководства постоянной, хорошо организованной школы, ошибки неминуемо должны были накопляться, и тексть должень быль подвергаться большимъ видоизмѣненіямъ.\*)" Но это еще не все. "Ману-

<sup>\*) &</sup>quot;Old Testament in the Jewish Church", crp. 53.

скрипты переписывались и вновь переписывались писцами, которые не только вногда ошибались въ буквахъ или словахъ. но даже позволяли себѣ вводить въ тексть новые матеріалы. или соединять въ одной рукописи безъ всякихъ отмѣтокъ или раздёленій писанія различныхъ авторовъ.\*)" Въ тё времена быль широко распространень обычай дёлать на поляхъ манусериптовъ разныя замётки и выписки, можетъ быть изъ другихъ манускриптовъ, казавшіяся важными и умѣстными. Одинъ изъ последующихъ переписчиковъ легко могъ ввести эти замътки въ самый тексть. Такъ увеличивались вадіанты и искаженія поллиннаго текста.\*\*)

Отсутствие въ древности "общепризнаннаго текста." Надо помнить, что до христіанской эры у евреевь не было одного общепризнанаго текста. Каждый компиляторь и каждый книжникъ имѣлъ свой собственный текстъ. Какимъ образомъ составился наконець общепризнаный токсть, съ достовёрностью неизвѣстно; вѣрно только то, что при этомъ не были примѣнены должные критические приемы. Вместо того, чтобы собрать всѣ существовавшіе варіанты текста и составить изъ нихъ Одинь, по здравымъ критическимъ принцицамъ, клижники, въроятно, избрали одинъ какой-нибудь манускрипть образномъ. съ котораго должны были быть сняты всё послёдующія копіи, и по возможности уничтожили всв остальные существовавшие тексты. Такимъ образомъ вмёсто того, чтобы дать намъ тексть, на который мы можемъ положиться, они только навсегда ли-

\*) Тоу, "Judaism and Christianity", стр. 72. \*\*) "Если человѣкъ, купившій или переписавшій книгу, могъ сдёлать ее болёе удобной для употребленія, вставляя въ нее то или другое слово, или прим'вчание, или вводя добавочный матеріаль, взятый изъ другихъ источниковъ, онъ, не колеблясь, дъядл. это. Однимъ словомъ, каждый древній ученый, перепи-сывавшій книгу или дълавшій на ней замътки для своего собственнаго употребленія, паходился приблизительно въ такомъ же положения, какъ новъйший редакторъ, съ той разницей, что въ то время еще не было обычая делать заметки и выноски внизу страницы, включать примечания въ скобки и предпосыдать сочиненіямъ объяснительныя предисловія, вообще не было истяхь приемовь, сь помощью которыхь все вводное мо-жеть быть отделено оть подлиннаго текста." Robertson Smith, "Old Testament in the Jewish Church", crp. 107.

пили насъ возможности, путемъ сравненія разныхъ варіантовъ, установить вёрный тексть.\*)

Искаженіе теперешняго еврейскаго текста. Разъ усвоивь себѣ все вышесказанное, мы не станемъ больше удивляться, если, читая пророковъ Мехея и Осію, найдемъ текстъ во многихъ мѣстахъ до того искаженнымъ, что его совершенно невозможно понять; если найдемъ чуть ли не такимъ же плохимъ текстъ Книгъ Самуила\*\*) и увидимъ, что другія книги можетъ быть немного лучше, но все же очень плохо составлены.

Къ счастью, приблизительно за 200 лътъ до Р. Х. въ Александріи былъ сдѣланъ переводъ Ветхаго Завѣта съ еврейскаго на греческій, извѣстный подъ названіемъ перевода Семидесяти

\*) "Можно сказать съ увѣренностью, что въ болѣе ранніе вѣка даже въ средѣ такихъ ученыхъ людей, какъ авторъ "Книги Юбилейныхъ Годовъ", циркулировали и свободно читались вопін Библін съ гораздо большими отклоненіями отъ общепринятаго текста, чъмъ въ существующихъ еще у насъ рукописяхъ Новаго Завета. Въ позднейшее время все следы этихъ разнообразныхъ копій исчезли. Вероятно оне были уничтожены или постепенно вытеснены сознательными усиліями книжниковъ. Нъмецкій ученый Пёльдеке сравнываеть ихъ истребленіе съ уничтоженіемъ Халифомъ Османомъ всёхъ коній Корана, сколько-нибудь отличавшихся отъ избраннаго имъ образца... Итакъ текстъ, которымъ мы теперь пользуемся, избранъ для насъ еврейскими книжниками (здвсь конечно говорится о текств, писанномъ одними согласными. Онъ былъ избранъ книжниками, какъ выше было сказано, вскорѣ послѣ Христа, гласные же знаки, какъ мы видъли, были введены еще позже). Были ли они въ состояния выбрать лучший текстъ, критически выработать редакцію, которая по справедливости могла бы быть принята за образецъ, такъ чгобы мы не потеряли ничего отъ истребленія всіхъ остальныхь копій?... Не подлежить сомивнію, что копія, которую они, исключивъ всв остальныя, наконецъ избрали образцомъ, обязана была своимъ отличіемъ не критической обработкв, которой она была подвергнута, а только какому-нибудь случайному внёшнему обстоятельству, придавшему ей особую славу... Всв же ошноки, поправки и случайныя особенности манускришта, избраннаго образцомъ всёхъ послёдующихъ копій, были оставлены безъ всякаго измененія." Robertson Smith, "Old Testament in the Jewish Church", crp. 74, 76 H 80.

\*\*) Cm. Driver, "Notes on the Hebrew Text of Samuel".

Толковниковъ. Этотъ переволъ далъ намь возможность следать многія поправки и пои ближайшемъ изученіи поможеть намъ исправить еще больше ошибокъ, вкравшихся въ еврейский тексть со времени его перевода на греческий языкь. При сравненін нашего еврейскаго текста съ Самарійскимъ Пятикнижіемъ также было обнаружено и исправлено несколько опибокъ. Но все это имфеть очень мало значенія и такъ же мало оббщаеть впереди. Многія мѣста въ Ветхомъ Завѣтѣ иля насъ еще остаются очень сомнительными и вёроятно навсегда останутся таковыми, вслёдствіе невозможности установить первоначальный тексть. Д-ръ Самуилъ Давидсонъ, весьма компетентный вритикъ, въ своей книгъ "Revision of the Hebrew Text" приводить отъ семи до восьми тысячь месть, въ которыхъ различные манускрипты и версіи отличаются оть нашего текста: а въ внигѣ, озаглавленной: "Anglo-American Bible Revision", составленной членами Американской Комиссіи для пересмотра текста Священнаго Писанія въ 1879 г., Докторъ Говардъ Озгудъ (Howard Osgood), профессоръ еврейскаго языка въ бантистской теологической семинаріи въ Рочестрѣ, говорить, что существуетъ около десяти тысячъ различныхъ варіантовъ текста Ветхаго Завёта, и кончаетъ следующими многозначительными словами: "Надо помнить, что если бы мы для критики Ветхаго Завѣта обладали такимъ совершеннымъ критическимъ апаратомъ, какъ для Новаго, число варіантовь еще на много увеличилось бы."

Конечно, большая часть этихъ видоизмѣненій имѣютъ, сами по себѣ, мало значенія, только слегка измѣняя смыслъ, или даже вовсе не измѣняя его. Но есть среди нихъ и много важныхъ и нѣсколько весьма важныхъ разногласій. Во всякомъ случаѣ, какъ бы мало или велико ни было значеніе этихъ различій, одно слѣдствіе, по крайней мѣрѣ, безснорно вытекаетъ изъ нихъ: а именно, что у насъ нѣтъ и по самому существу дѣла и не можетъ быть совершеннаго и непогрѣшимаго еврейскаго текста Ветхаго Завѣта.

## XVIII.

# Текстъ Ветхаго и Новаго Завѣтовъ; его образованіе и сохраненіе.

#### II.

#### Греческія рукописи Новаго Завѣта.

Теперь перейдемъ отъ ветхозавътныхъ еврейскихъ манускриптовъ къ новозавътнымъ греческимъ. Найдемъ ли мы здъсь больше доказательствъ въ пользу непогрѣшимости ихъ текста? Посмотримъ.

Число рукописей Новаго Завѣта гораздо больше, чѣмъ Ветхаго, п онѣ дошли до насъ изъ гораздо болѣе отдаленныхъ временъ. Самые древніе и цѣнные наши манускрипты: Codex Sinaiticus и Codex Vaticanus, написанные оба въ IV столѣтія по Р. Х., Codex Alexandrinus и Codex Ephraemi V столѣтія и Codex Bezae VI столѣтія.

Несовершенство этихъ манускриптовъ. Всё эти манускрипты написаны однёми прописными буквами безъ всякаго раздёленія на слова и безъ знаковъ прининанія, а частью также безъ знаковъ ударенія и придыханія. Эти недостатки конечно вводятъ элементъ неопредёленности и неясности въ смысль многихъ мёстъ новозляётнаго текста. Письмо прописными буквами было въ употребленіи въ продолженіе нёсколькихъ вёковъ и только постепенно замёнилось курсивомъ или скоронисью около IX или X столётія.

Первыя неумѣлыя и несовершенныя попытки введенія знаковъ препинанія мы встрѣчаемъ въ IV и V столѣгіи. Они состояли просто въ разставленныхъ кое-гдѣ точкахъ и маленькихъ промежуткахъ, оставленныхъ мѣстами въ строкѣ. Та совершенная пунктуація, которая у пасъ теперь существуетъ, была введена только въ новое время, уже послѣ изобрѣтенія книгопечатанія. Придыханія и ударенія (необходимыя въ правильномъ греческомъ текстѣ) вошли во всеобщее употребленіе только съ VII столѣтія.

Мы склонны думать, что наши теперешнія дёленія на главы и стихи заимствованы нами изъ подлиннаго новозавётнаго текста. Но это заблужденіе : наше теперешнее дёленіе на главы было сдёлано кардиналомъ Гуго въ XIII столётіи. Дёленіе же на стихи впервые появилось въ издании латинской Библии (Vulgata), напечатанной Робертомъ Стивенсомъ въ 1555 г.

Достоенъ вниманія еще слёдующій факть: у насъ принято думать, что заглавія книгь Новаго Завёта и находящіяся въ концё ихъ примѣчанія,\*) какъ нѣчто исходящее отъ самихъ авторовъ, составляютъ часть этихъ книгъ. Но, вообще говоря, заглавія и заключительния примѣчанія въ Новомъ Завётѣ заслуживаютъ такъ же мало донѣрія, какъ и въ Ветхомъ. Въ древнѣйшихъ греческихъ рукописяхъ заглавія гораздо короче, чѣмъ въ позднѣйшихъ, а что касается "прибавленій, сдѣланныхъ въ концѣ нѣкоторыхъ книгъ, то ихъ якобы историческія показанія не только поздняго происхожденія, но и не имѣютъ никакой цѣнности."\*\*) Заключительныя примѣчанія къ Посланіямъ Апостола Павла приписываются Евоалію Александрійскому, который жилъ во второй половипѣ У столѣтія.

Здісь будеть когати привести весьма поучительныя слова д-ра Филиппа Шаффа, професора союзной теологической семинаріи въ Нью-Іоркв, изъ его "Руководства къ изучению греческаго Евангелія и его англійскаго перевода", написаннаго имъ въ качествѣ предсвлателя Американской Комиссіи для пересмотра Библіи. Оть него мы навёрное услышимъ только самое добросовёстное, лостовирное и но возможности консервативное показание. Γοворя о нашемъ греческомъ текстъ, докторъ Шаффъ говоритъ: "Если бы даже у насъ были апостольские автографы, то н тогла мы имбли бы достаточно оснований для критическаго изследования текста и для различныхъ толкований, ибо рукописи эти навърное такъ же, какъ и другія древнія книги, были написаны, какъ одно безпрерывное цѣлое, безъ удареній, безъ или почти безъ внаковъ препинанія, безъ разділенія не только на предложенія, но и на слова (за исключеніемъ діленія на параграфы), безъ заглавій и подписей, даже безъ имени автора, если оно не было введено въ самый текстъ. "Духъ" могъ означать и человѣческій духъ, и божественный (Святой Духъ), и то отли-

\*) Въ русскомъ синодальномъ изданія Библія этихъ примъчаній пѣтъ. Они содержать свъдѣнія о томъ, гдѣ и при какихъ обстоятельствахъ была написана данная книга.

(Прим. ped.). \*\*) Статья "Bible" Робертсова Смита въ "Encyclopaedia Britannica."

?

чіе, которое мы ділаемь, начиная слово съ прописной буквы, не могло основываться на манускриптахъ, въ которыхъ всё буквы были прописными. При разстановкі знаковъ препинанія также руководствовались не манускриптами, а только смысломъ контекста. При этомъ часто могли оказывать вліяніе догматическія соображенія; приміромъ можеть служить знаменитый стихъ, касающійся божественности Христа (Римл. IX, 5), допускающій три или даже семь различныхъ способовъ разставленія знаковъ и, слідовательно, построеній фразы.\*)"

Какимъ образомъ въ текстъ вкрались другія ошибки. Въ прошлой главв мы видели, что множество ошибокъ вкралось въ ветхозавѣтный тексть во время процесса переписыванія. То же самое было и съ Новымъ Завътомъ. Въ самомъ деле, вивстё съ появленіемъ первыхъ рукописей Новаго Завёта, явились и различныя версіи. Ириней уже во II въкъ намекаетъ на существование различныхъ версій текста. Оригенъ въ III стольти объявляеть, что дело идеть все хуже. "Съ этого времени, говорить профессорь Эзра Абботь, въ манускриптахъ всёхъ выковь, въ писаніяхъ Святыхъ Отповъ и во всёхъ различныхъ восточныхъ и западныхъ переводахъ можно найти по нёскольку варіантовъ почти каждаго стиха," Отчего это могло произойти? Профессоръ Абботъ даетъ намъ следующій ответь: "Древняя Церковь была чужда того шепетильного цеплянья за букву, которое характеризуеть научное усердіе и благочестіе новійшихъ временъ, и поэтому вовсе не была такъ озабочена сохраненіемъ точныхъ подлинныхъ словъ текста. Кромв того первыя копіи были сділаны скорве для частнаго, чіть для общаго употребления. Шисцы были небрежны, часто писали подъ диктовку и иногда неправильно понимали смыслъ переписывае-Maro. "\*\*)

Но это еще не все. Иногда въ рукописяхъ встрѣчались сокращенія. Слѣдующій перенисчикъ, желая выписать все цѣлостью, могъ легко ошибиться. Иногда передъ нимъ лежала страница, запачканная или потускит̀вшая и стертая отъ времени; онъ старался по мъръ силь отгадать недостающія слова,

<sup>\*) &</sup>quot;Companion to the Greek Testament and the English Version." Crp. 88 z 89.

<sup>\*\*)</sup> Schaff-Herzog Encyclopaedia; cr. "Bible-Text".

но иногда догадки его были не върны. Неръдко случалось, что переписчики дълали то, что они называли поправками въ текстъ, въ интересахъ грамматики или стпля, или желая исправить то, что имъ казалось исторической, географической или еще какой-нибудь ошибкой; или съ цълью установленія большей гармоніи между Евангеліями, или чтобы согласовать цитаты въ Новомъ Завъть съ греческимъ переводомъ Семидесяти Толковниковъ.

Собственники рукописей обыкновенно писали на ихъ широкихъ поляхъ всякаго рода замётки или взятыя изъ другехъ мёстъ Библіи и даже совершенно постороннихъ источниковъ цитаты, которыя, по ихъ мнёнію, бросали свётъ на то или другое мёсто текста. Эти замётки на поляхъ при дальнёйшей перепискё легко могли быть включены въ самый текстъ. Вёроятно, такимъ образомъ объясняется происхожденіе первыхъ одиннадцати стиховъ восьмой главы Евангелія Іоанна и послёдніе двёнадцать стиховъ Евангелія Марка, которые совершенно отсутствуютъ въ древнихъ рукописяхъ.

Употребленіе различныхъ писаній Новаго Завѣта ез церковной службю также послужило причиной нёкоторыхъ прибавленій. Легко могло случиться, напримѣръ, что въ мѣстамъ, обыкновенно читавшимся въ литургін, прибавлялось подходящее окончаніе. Таково, безъ сомнѣнія, происхожденіе славословія въ молитвѣ Господней, ибо его пѣтъ ни въ одномъ древне-греческомъ манускриптѣ. Точно такъ же, когда какой-нибудь отрывовъ изъ Новаго Завѣта читался во время богослуженія, могло казаться необходимымъ сдѣлать въ нему предисловіе, которое содержало бы въ себѣ нѣсколько объяснительныхъ словъ, и эти объяснительныя слова легко и естественно могли со временемъ быть включены въ самый тексть.

При случаѣ могли быть сдѣланы и умыпленныл вставки, съ цѣлью выяснить какой-нибудь догмать. Ревностный переписчикъ, переписывая какое-либо мѣсто, думаеть, что оно много выиграло бы, если бы издагаемый въ немь догмать быль выражень немного яснѣе. Онъ вполнѣ увѣренъ въ томъ, что самъ хорошо понимаетъ его смыслъ. Отчего ему не прибавить нѣсколько словъ, если они только могуть способствовать уясненію смысла? И въ благочестивомъ усердіи своемъ онъ рѣшается сдѣлать эту вставку. Подобнымъ же образомъ, безъ сомнѣнія, объясняется знаменитое мѣсто въ пятой главь I Пославія Іоанна, названное текстомъ о Трехъ Небесныхъ Свидѣтеляхъ п служившее въ продолжепіе пѣсколькихъ вѣковъ главнымъ основаніемъ догмата Святой Троицы. Оно исключено изъ пересмотрѣннаго англійскаго перевода Библіи, учение же изслѣдователи давно знали, что его слѣдовало опустить.

150,000 различныхъ варіантовъ. Мы виділи, какимъ образомъ въ прежніе віка въ греческій тексть Новаго Завіта могло вкрасться большое число различныхъ видоизміненій. И дійствительно, число варіантовь, открытыхъ до сихъ поръ, просто поразительно: мы нисколько не переступимъ границъ достовірнаго, если скажемъ, что ихъ насчнтывають около 150,000. Многіе авторитеты находять это число слишкомъ ограниченнымъ, но это то число, которое было объявлено міру Американской Комиссіей для пересмотра Библіи.

Конечно, многія разногласія въ этихъ варіантахъ очень незначительны и едва достойны вниманія, но есть много и такихъ, которыя вовсе не могуть счигаться ничтожными: это извъстно не только каждому знатоку греческаго Новаго Завьта, но очевидно и всякому, хотя бы и не знающему греческаго языка, кто возьметь на себя трудъ сравнить общепринятый переводъ Библіи съ провъреннымъ англійскимъ Новымъ Завѣтомъ.

Новый исправленный греческій тексть. Однимъ изъ превосходныхъ плодовъ новѣйшей критики была выработка новаго греческаго текста Новаго Завета; этоть новый тексть имееть большія преимущества передъ старымъ греческимъ текстомъ, съ котораго быль сдёлань англійскій переводь при короле Іакове вь 1611 году. Съ той поры были открыты всё наши древнёйшія и наиболье ценныя рукониси. Трудно представить себе, сколько труда было потрачено на изслёдованіе этихъ рукописей и ихъ сравненіе между собой и съ древними цитатами Отцовъ Церкви. Такимъ образомъ большое количество ошибовъ было исправлено, и мало по малу быль составлень греческій тексть, делающій честь новейшей наукь. На основания этого-то усовершенствованнаго текста и быль сдёлань нашь англійскій провъренный переводъ; отсюда главнымъ образомъ и вытекаетъ его значительное превосходство надъ прежнимъ общепринятымъ текстомъ.

Зиключение. Однако не слёдуеть думать, что у насъ теперь есть безопибочный греческій тексть. Никто лучше самихь ученыхь, изучающихь Новый Заветь, не знаеть, какь далекь этоть тексть отъ совершенства. Все еще остается тысяча сомнительныхъ мвсть и противорвчивыхъ варіантовъ. И нъть надежды на то, что это когда-нибудь будеть иначе. Конечно, при дальнойшихъ успёхахъ научной критики будутъ исправлены еще другія ошибки и салланы дальнейшія усовершенствованія. Но. по самому существу дела, усовершенствованія здёсь могуть быть только очепь незначительныя, ибо нать никакого основанія, на которомъ можно было бы построить совершенный текстъ. Какъ далево и въ какомъ направления мы бы ни старались проникнуть назадь, мы нигдё не находимь ничего вёрнаго и опредёленнаго; сравнивая источники, мы наталкиваемся на безчисленное множество разногласій и противор'вчащихъ другь другу версій. Если мы можемъ надвяться найти гав-нибудь гармонію и достоверность, то это конечно въ нашихъ древныйшихъ и лучшихъ манускриптахъ. Но достовёрны ли, по крайней мёрё, они? Согласуются ли они между собой? Достаточно самаго поверхностнаго изслёдованія, чтобы получить отвёть на этоть вопросъ. Но обратимся за отвѣтомъ къ ученому и добросовъстному д-ру Скривенеру, нашему высшему и наиболъе консервативному авторитету по этому предмету. Въ своемъ сочинения "Introduction to the Criticism of the New Testament"\*) онъ пишеть: "Въ древнихъ манусвриштахъ нѣтъ никакого единогласія; они всё разнятся между собой, даже если мы употребили слово "древніе" въ самомъ узкомъ смысль, т. е. разумвя подъ нимъ только цять нандревнвитихъ нашихъ списковь\*\*). Стоить только читателю открыть цервое попавшееся новое вритическое изслёдованіе, чтооы убедиться въ томъ, какъ рѣдко эти пять манускриптовъ согласуются между собой; они постоянно разнятся другъ отъ друга, при чемъ то два манусарипта сходятся въ своихъ свидетельствахъ противъ трехъ, то четыре противъ одного. Всв варіанты, встрвчающіеся вь этихъ почтенныхъ памятникахъ, конечно, должны быть древ-

<sup>\*)</sup> Второе изданіе, Лондонъ, сгр. 464.

<sup>\*\*)</sup> Bumeynowshyrme кодексы : Sinaiticus, Alexandrinus, Vaticanus, Ephraemi u Bezae.

ияго происхожденія, — иначе они не могли бы попасть въ эти списки, — но они не могуть быть всё вёрными. Распространяя свои изслёдованія на позднёйшія версіи и сочиненія первыхъ Отцовъ Церкви, мы, къ великому смущенію и разочарованію своему, сталкиваемся съ тёмъ же явленіемъ."

И такъ, хотя у насъ есть греческій тексть Новаго Завѣта, общее достоинство котораго мы не можемъ цѣнить достаточно высоко, — текстъ несравненно болѣе чистый и достовѣрный, чѣмъ нашъ еврейскій текстъ Ветхаго Завѣта — однако и здѣсь мы не можемъ похвалиться безопибочностью и достовѣрностью текста, или возможностью когда-либо достигнуть ея.

#### XIX.

# Нравственный и религіозный прогрессъ отражается въ писаніяхъ Библіи.

Обыкновенно смотрять на религію Библіи, какъ на нѣчто однородное и целое, начиная отъ Книги Бытія до Книги пророка Малахін и отъ Евангелія Матеея до Откровенія Іоанна. Авторы всёхъ этихъ разнообразныхъ писаній обывновенно читаются, признаются и цитируются такъ, какъ булто бы они всё были одинаково мудры и исповёдовали и проповёдовали однё и тъ же истины, вакъ будто бы они по своей авторитетности стояли всё на одномъ уровне и одинаково заслуживали доверія. Ничто въ самой Библін не оправдываеть такого взгляда, въ высшей степени вреднаго и вносящаго много путаницы въ понимание Библии. Религия, которой насъ учить Библия, можеть быть названа "единымь цёлымь, всегда тождественнымь самому себѣ," только въ томъ смыслѣ, въ какомъ говорятъ, что жолудь тождествененъ съ дубомъ, выросшимъ изъ него, или что неразвитый ребеновъ тождествененъ съ мудрымъ мужемъ, въ котораго онъ можетъ превратиться. Религія Баблін — ръка. которая въ своемъ течени становится все шире и глубже, и всякая теорія или толкованіе Библін, оть которой ускользаеть это движение впередъ, какъ бы носитъ покрывало на глазахъ своихъ, ибо Библія представляетъ собой панораму религіознаго прогресса. Она считается съ жизнью, а не со смертью: она лётопись роста, ибо жизнь никогда не останавливается. Она самая замёчательная изъ всёхъ извёстныхъ намъ исторій правственнаго и религіознаго развитія, обнимающая собой всё стуцени жизни цёлой націи, проходя черезъ всё сорокъ поколёній ея, т. е. черезъ такой же періодъ времени, какъ отъ Карла Великаго до нашихъ дней; съ фотографической точностью рисуетъ она передъ нами каждый фазисъ индивидуальнаго и національнаго прогресса, начиная съ кезрёлаго дётства Израильскаго народа до плодотворнаго періода его возмужалости. Именно эта особенность Библіи и дёлаетъ ее такой жизненной, такой свёжей, неистощимой, интересной и властной книгой для всёхъ временъ и всёхъ народовъ, — міровой книгой, не имёющей соперницъ ни между священными, ни между свётскими книгами.

Этотъ религіозный и вравственный ростъ Библіи старывается намъ въ очень различныхъ формахъ и проявленіяхъ. Разсмотримъ вкратцѣ наиболѣе важныя изъ нихъ.

## Прогрессъ въ понятіи о Богѣ.

Ветхій Завёть изображаеть передь нами рость народа оть политензма до монотеизма, отъ поклоненія жестокимъ и мстительнымъ богамъ, воплощеннымъ въ различнахъ идолахъ, до чистаго, возвышеннаго, духовнаго поклоненія Богу. Этоть рость не такъ легко прослёдить, потому что книги размёщены въ Библін не въ хронологическомъ порядкѣ и потому что нѣкоторыя изъ этихъ книгъ, касающіяся самыхъ древнихъ временъ, написаны позже другихъ. Однако при нёкоторомъ стараніи мы все-таки можемъ добиться ксе-какихъ фактовъ. Въ Пятикнижін мало историческаго. Что десять заповёдей въ болёе или менье краткой или пространной формь лействительно исходять отъ Моисся, почти не подлежитъ сомнѣнію. Но даже и въ этихъ заповѣдяхъ мы находимъ намеки на то, что Израильскій народъ върилъ въ другихъ боговъ, кромъ Ягве. Первая заповѣдь не начинается словами: "Я Господь, — единственный Богь," она гласить : "Я Господь Богь твой." И кажется, что повелёние Ягве народу состояло лишь въ томъ, чтобы они боготворили его одного, а не другихъ боговъ. Онъ ихъ Богъ, онъ много сдъявлъ для нихъ, вывель ихъ изъ земли Египетской и т. д., и потому они должны быть вёрны ему и не имѣтъ "другихъ боговъ передъ лицомъ" его.

Во всемъ Пятикнижій и во многихъ другихъ містахъ Вет-Сандерлендъ. 12

хаго Завѣта, Богь часто называется еврейскимъ словомъ Элогимъ (форма, означающая множественное число). Почему здѣсь употреблено множественное число? Вѣроятно это слово еще было остаткомъ отъ того времени, когда люди обыкновенно говорили и думали только о "богахъ", а не о единомъ Богѣ. Такія мѣста въ Книгѣ Бытія, какъ: "Создадимъ человѣка по образу Нашему", "И вотъ Адамъ сталъ какъ одинъ нзъ Насъ", "Вы будете какъ боги" отзываются политеизмомъ; даже у пророка Ильи мы находимъ ввглядъ на Іегову, не какъ на Бога вселенной или единаго Бога, а какъ на Бога въ Израилѣ (III Цар. XVIII, 36). И даже еще дальше, въ 8-омъ стихѣ 86-го исалма мы встрѣчаемъ такое изрѣченіе: "Нѣтъ между богами такого, какъ ты, Господи".

Политеизмъ и идолопоклонство глубоко коренились въ мысли и чувствахъ древне-еврейскаго народа. И надо было много столътій, чтобы искоренить ихъ и подготовить эту націю къ той высшей религіи, которая должна была явиться со временемъ, и съмя которой было посъяно еще Моисеемъ.

Книга Судей разсказываеть намь, что, когда израильтяне вступили въ землю Ханаанскую, они почти немедленно примкнули къ религіозному культу жившихъ тамъ народовъ: хананеевъ, хеттеевъ и аморреевъ (Суд. III, 5, 6), - въроятно присоединивь эти культы въ повлонению ихъ собственному Богу Ягве. Эта же книга разсказываеть, что въ тв времена истуканы и литые кумиры, эфоды и терафимы составляли необхоимую принацежность священниковь Ягве (Суд. XVII. 3 - 5, 13). Даже царь Соломонъ приносилъ жертвы "Астарть, божеству Сидонскому, и Милхому, мерзости Аммонитской" и "построилъ жертвенникъ Хамосу, мерзости Моавитской, и Молоху, мерзости сыновъ Аммона" (III Цар. XI, 5 - 7). Въ самомъ дѣлѣ, изъ тридцати семи царей Израиля и Іудеи, начиная съ Сауда до Іосія, тридцать одинъ открыто поклонялись еще другимъ Богамъ, вромь Ягве. Когда мы читаемъ о повлонени золотому тельцу въ пустынѣ во времена Аарона, мы склонны думать, что это единичный факть въ исторіи Израндя. Въ дъйствительности же эта форма религіознаго культа практиковалась даже въ такой поздній періодъ, какъ царствованіе Іеровоама II (III Цар. XII, 26 — 33). Кюненъ доказываетъ съ большей убѣдительностью, что въ продолженіе нѣсколькихъ вѣковъ

и почти до самаго времени плёненія въ Израиль широко было распространено поклоненіе Ягве въ образѣ быка\*). Вообще же о древней религіи евреевъ онъ говоритъ слѣдующее: "Въ началѣ религіей Израиля былъ политензмъ. Въ восьмомъ столѣтіи до Р. Х. огромное большинство народа еще признавало существованіе многихъ боговъ, болѣе того — оно поклонялось имъ. И мы можемъ прибавить въ этому, что такое идолопоклонство продолжало существовать въ VII столѣтіи и вплоть до начала Вавилонскаго плѣненія (586 г. до Р. Х.) Іеремія могъ сказать своимъ современникамъ, не боясь опроверженія: "у тебя Іуда боговъ столько же, сколько и городовъ."\*\*

По всему видно, что политеизмъ, идолопоклонство и употребленіе истукановъ вполнѣ исчезло въ Израилѣ только со времени изгнанія и только съ этой поры народная религія Израиля стала дѣйствительно и прочно монотеистической. Такъ велика была эта задача и такое долгое воспитаніе требовалось для пересозданія религіозныхъ понятій и чувствъ народа.

Однако это развитіе вело не *просто* къ монотеизму; гораздо зажнѣе то, что оно вело къ *этическому* монотеизму.

Трудно понять въ наше время все значение этого факта, трудно потому, что мы такъ плохо представляемъ себѣ, какъ низки были понятія о характерѣ божества у еврейскаго народа въ началъ его національнаго развитія. Въ тъхъ частяхъ Ветхаго Завета, которыя раскрывають передъ нами самый ранній періодъ мысли и жизни евреевъ, мы видимъ, что Богъ не только изображается въ телесномъ образе, расхаживающимъ по земль, разговаривающимъ, сходящимъ съ неба, чтобы посмотрёть, что дёлають люди, "борющимся съ однамъ изъ патріарховъ и флящимъ телятину и лепешки съ другимъ," или состазающимся — въ началь безуслатно — въ волшебстве съ другими богами, — но видимъ также, какъ онъ приходитъ въ гнёвь, ревнуеть, раскаивается, самъ обманываеть и одобряеть обманъ другихъ, отдаетъ приказанія, поражающія своей жестокостью, и вообще постоянно доказываеть намъ, что онъ не чуждъ почти ни одной человвческой страсти или несовершенства. Во славу его приносится безчисленное множество же-

<sup>\*) &</sup>quot;Religion of Israel" т. I, стр. 235 — 6, 345 — 6. \*\*) Тамь же т. I, стр. 223.

стокихъ и кровавыхъ жертвъ, не только животныхъ, — нётъ, въ Библіи мы находимъ явные слёды даже человѣческихъ жертвоприношеній. Исторія Авраама, которому Ягве приказываетъ принести въ жертву его собственнаго сына Исаака, знакома всѣмъ. Правда, намъ въ этомъ случаѣ говорятъ, что жертва въ дъйствительности не была принесена, однако мы слышимъ ясное приказаніе Ягве принести эту жертву и видимъ серьезныя приготовленія Авраама для приведенія его въ исполненіе (Кн. Бытія гл. XXII).

А воть еще случай, въ которомъ жертва д'ыйствительно была принесена — это дочь Іефоая, Іефоай обещаеть Іеговѣ человьческую жертву и исполняеть это объщание, закалывая свое собственное дитя (Суд. XI. 30 - 40). Кюненъ говорить: въ культѣ Ягве человѣческія жертвоприношенія не были рѣдки. Когда Михей приводить слова одного изъ своихъ современниковъ, поклонниковъ Ісговы: "Развѣ дамъ Ему первенца моего за преступленіе мое и плодъ чрева моего за грѣхъ души моей?" то онъ этимъ довазываетъ, что въ его время на такую жертву не смотрёли, какъ на нёчто безразсудное. Человическія жертвоприношенія, кажется, были обычнымъ явленіемъ въ культѣ быка въ царствѣ десяти колѣнъ; Давидъ старается отвратить гитвъ Ягве смертью потомковъ Саула (II Пар. XXI, I — 14); Самуилъ разрубаетъ на части Амаликитскаго царя Агага nepeds лицомз Яне въ Галгаль. (I Пар. XV. 33\*).

Сь такого культа и съ такихъ понятій о Богв началось развитіе еврейской религіи. Насъ возмущають изображенія Бога, совершенно лишеннаго нравственныхъ свойствъ и благосклонно принимающаго человъческія жертвы. Но не надо забывать, что мы здѣсь имѣемъ дѣло только съ зачатками религіи Библіи, а не съ окончательной формой ея. Въ томъ то и состоитъ достоинство Библіи, что она намъ даетъ исторію прогресса народа, начиная отъ этихъ самыхъ низкихъ проявленій религіознаго чувства, до служенія праведному Богу проро-

<sup>\*)</sup> О человѣческихъ жертвоприношеніяхъ у древнихъ евреевъ вообще см. "Religion of Israel" Kuenen'a, т. І. стр. 287, 250 — 252; "Commentary on Leviticus" Kalisch'a, частъ I, стр. 248 — 253; "Bible for Learners", т. I стр. 26, 146 — 149, 319, 320, 410; т. II, 16, 17, 299, 300, 402, 509.

ковъ дѣлами милосердія и справедливости и еще выше — до Бога Іисуса, нашего Отца, культъ котораго состоитъ въ любви.

Рость выры въ безсмертіе. Переходя отъ бодѣе древнихъ писаній Библіи въ болёе позднимъ, мы убъждаемся также въ томъ, какіе большіе успёхи сдёлала въ ней человёческая мысль по отношению къ учению о безсмертия. Новый Завётъ весь проникнуть этимъ ученіемъ. Что же васается Ветхаго Завёта. то ученые до сихъ поръ пе рѣшили, можно ли сказать, что и въ немъ проповѣдуется вѣра въ загробную жизнь. Большая часть книгъ, въ особенности болёе древнихъ, совершенно замалчивають этоть вопрось. Редигія древняго Изранля была по преимуществу религіей міра сего. Интересы его были только земные: онь ожилаль себв награлы и наказанія только въ этой жизни. Въ нёкоторыхъ мёстахъ мы встрёчаемся съ полнымъ отрицаніемъ какой бы то ни было загробной жизни человека. Скептическій авторь книги Екклезіаста говорить: "Мертвые ничего не знають и уже нѣть имъ возмездія; ""Участь сыновъ человѣческихъ и участь скотовъ -- одинавовая участь: вакъ тѣ умирають, такъ умирають и эти; и одинъ духъ у всёхъ, и преимущества у человёка передъ скотомъ нётъ." Деванъ Стэнли (Dean Stanley), считаетъ, что ученіе о будущей жизни встречается только въ последнихъ книгахъ Ветхаго Завѣта, но что въ нихъ, по крайней мѣрѣ, оно безспорно существуеть. Профессорь Той подвергаеть критикѣ всѣ главныя места Ветхаго Завета, которыя якобы содержать въ себе это ученіе, и приходить въ заключенію, что если понимать подъ безсмертіемъ сознательную, разумную, двательную жизнь, полную надеждъ и интересовъ, наградъ и наказаній, то можно съ достовфрностью сказать, что ни одно изъ этихъ месть не содержить въ себѣ такого ученія \*). По его мивнію, загробное существование, о которомъ говорится въ Ветхомъ Завъть, и которому вёрили древніе еврен, представляеть собой нёчто до того блёдное, мало действительное и безотрадное, что оно не заслуживаеть названія безсмертія. Онь видить въ этомъ. учении "древне-семитическое представление о безцвётномъ существования въ Шеоль, въ этомъ мрачномъ подземномъ мірь, загра-

<sup>\*) &</sup>quot;Judaism and Christianity", crp. 379 - 382.

жденномъ вратами съ засовами, въ которомъ безрадостныя твен влачать струю, однообразную жизнь, не освъщенную обычными волненіями человіка, лишенную стимула его обычныхъ цілей и надежиь, отделенную оть жизни великаго міра надь нимъ и отрёзанную отъ живого общенія съ Богомъ\*). Первой евнейской книгой, содержащей въ себѣ ученіе о безсмертін, въ сколько нибудь соотвётствующемъ этому понятію смыслё, онъ считаеть апокрифическую книгу Премудрости Соломона\*\*), написанную около 200 лёть до Р. Х. и, по какимь то страннымь, непонятнымъ для насъ и неразумнымъ соображеніямъ. не попавшую въ канонъ. Книга Ланіила, написанная около 164 г. до Р. Х., безспорно такъ же заключаетъ въ себѣ это ученіе; кромѣ того, по мивнію многихъ ученыхъ, идея безсмертія встрвчается также въ нѣкоторыхъ псалмахъ.

Но въ какому бы заключению мы ни пришли относительно Ветхаго Завета, какъ только мы приходимъ въ Новому Завету, все наши сомнѣнія разсѣиваются. Здѣсь ученіе о будущей жизни освёщаеть каждую страницу. И нёть, можеть быть, въ Новомъ Завътъ ни одной доктрины болъе очевидной, и ужъ навърное ни одной, которая способна была бы такъ вдохновлять людей, какъ ученіе о безсмертіи.

Возникновение впры въ сатану. Нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что не всякая перемѣна, не всякое нововведеніе въ Библія представляеть собою прогрессь. Хорошимъ примъромъ для насъ можеть служить появление учения о существовании Ученіе это отсутствуеть въ древныйшихъ книгахъ сатаны. Ветхаго Завѣта, т. е. въ пророчествахъ VIII и VII вѣка и появляется только въ книгахъ, написанныхъ во время или послѣ плененія. Если даже допустить, что змей въ разсказе объ изгнанін изъ рая въ книгь Бытія должень быть отождествлень съ сатаной. этотъ фактъ все-таки не будетъ исключеніемъ, такъ какъ мы должны помнить, что книга Бытія вероятно была закончена не ранѣе начала V вѣка до Р. Х., т. е. на цѣлое стольтіе позже конца Вавилонскаго плененія. Сатана является дъйствующимъ лицомъ также въ книгахъ Іова, Захаріи и Паралипоменонъ, но все это вниги болве поздняго происхождения.

<sup>\*) &</sup>quot;Judaism and Christianity", тамъ же. \*\*) "Judaism and Christianity", стр. 578.

Въра въ существование такого злого духа, врага Бога, обвинителя праведнаго, искусителя людей, кажется пришла въ іудейство изъ редигіи персовъ, во время соприкосновенія евреевъ съ этимъ народомъ въ продолженіе Вавидонскаго плёненія.

Въ появлении этой новой вёры, мы находимъ поучительное объяснение страннаго противорвчия, существующаго межлу разсказами о народной переписи въ книгахъ Царствъ и Паралипоменонъ. (11 Цар. XXIV; 1, и I Парал. XXI, 1) Самуилъ разсказываеть намъ, что Господь повелёль Давиду произвести народную перепись; въ книгѣ же Паралиноменонъ сказано, что это повелёніе исходило отъ сатаны. Это разногласіе очевидно объясняется тёмъ, что книга Самуила древнёе книги Паралипоменонъ на два или три столётія. Въ то время, когда она била написана, въра въ такое существо, какъ сатана, была еще неизвёстна, и зло, какъ и добро, одинаково приписывались одному источнику — Богу. Но когда были составлены книги Паралипоменонъ, вѣра въ сатану уже успѣла водвориться въ Израилѣ, и теперь онъ, а не Богъ, считался подстрекателемъ на всякое зло. Воть почему событие, которое въ более древнихъ книгахъ естественно приписывалось Богу, такъ же естественно приписывалось теперь сатань.

Въра въ существование сатаны проявляется также во многихъ книгахъ Новаго Завъта; въ нъкоторыхъ изъ нихъ, какъ напримъръ въ Апокалипсисъ, она занимаетъ даже выдающееся мъсто.

И такъ мы видимъ, что перемѣна мыслей въ Библіи не всегда означаеть движеніе впередъ — къ истинѣ; она иногда представляетъ собой также временный регрессъ или появленіе новаго суевѣрія. Но главное движеніе какъ въ Ветхомъ, такъ и въ Новомъ Завѣтѣ, безъ сомиѣнія, прогрессивное по направленію къ болѣе широкой и высокой жизни и правдѣ.

Нравственный прогрессъ. Прогрессъ, который можно проспъднть въ ученіяхъ Библіи, быть можетъ наиболъе ярко проявляется въ области правственныхъ понятій. Конечно, насъ легко можетъ ввести въ заблужденіе то обстоятельство, что мы на первыхъ же страницахъ нашей теперешней Библіи встръчаемся съ изображеніемъ райскаго сада, съ совершенными людьми и съ идиллическими картинами жизни патріарховъ. И только оставивъ все это въ сторонъ, какъ легенду и позвію, а не историческій факть, и вспомнивъ, что самое древнее и достовърное изображеніе еврейской жизни мы находимъ въ книгахъ Судей и Самуила, — мы будемъ приготовлены къ тому, чтобы открыть дъйствительный правственный прогрессъ, такъ явно обнаруживающійся въ исторіи Израиля.

Израильскій народъ выступаеть изь тумана доисторическаго времени — скажемъ въ XI или XII стольтіи до Р. Х. - въ состояния, которое едва ли можно назвать полу-цивилизованнымъ. У него нѣтъ установившагося государственнаго строя. Среди него царять беззаконіе и жестокость. Чтобы убъдиться въ этожъ, стоить только прочитать дошедшія до насъ разсказы изъ того времени, напримъръ объ убійствахъ, совершенныхъ Аодомъ<sup>1</sup>) и Іанью<sup>2</sup>); о звёрствахъ надъ Адони-Везекомъ и семьюдесятыю царями (Суд. I, 6, 7); объ оргіяхъ Самсона (Суд. XVI); о тёхъ словахъ, которыми Самундъ напутствоваль Саула, отправлявшагося на сражение: "Теперь стунай, порази Амалика и истреби все, что у него; не пощади его, но предай смерти мужей и жень, отроковь и грудныхъ дътей" (I Цар. XV, 3); и о массовыхъ избіеніяхъ женщинъ и невинныхъ детей, сопровождавшихъ завоевание Ханаана<sup>8</sup>) --стоить только прочитать все это, чтобы увидеть, какой долгій путь предстояло пройти Изранлю до благородной этики пророковъ, Іова и Інсуса, сына Сирахова, не говоря уже о Павлъ и Інсусв.

Нигдё, можеть быть, этоть долгій и блестящій прогрессь не выступаеть сь такой рельефностью, какъ въ словахь самого Іисуса въ его нагорной проповёди: "Вы слышали, что сказано: люби ближняго твоего и ненавидь врага твоего. А я говорю вамъ, любите враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящихъ васъ." "Вы слышали, что сказано: око за око и зубъ за зубъ. А я говорю вамъ: не противься злому." Обращаясь ко 2-ой книгѣ Моисея, въ которой находятся слова, приводимия Іисусомъ, мы находимъ ихъ въ болѣе полномъ видѣ: "Глазъ за глазъ, зубъ за зубъ, рука

<sup>1)</sup> Суд. III, 21. <sup>2)</sup> Суд. IV, 21. <sup>3)</sup> Второз. XX, 16, 17; Інсуса Наввна VIII, 18 — 29; X, 28 — 41; Числь XXI, 35; XXXI, 17, 18. за руку, нога за ногу, обожженіе за обожженіе, рана за рану, ушибъ за ушибъ.\*) Во Второзаконіи (XIX, 21) мы находимъ подобное же мѣсто: "Да не пощадитъ его глазъ твой, душу за душу, гдазъ за глазъ, зубъ за зубь, рука за руку, нога за ногу." Отъ этого ученія до ученія Христа: "Любите враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ" или до ученія Павла "Если врагъ твой голоденъ, накорми его; побѣждай зло добромъ" — такой долгій этическій путь, какой мы только въ силахъ себѣ представить.

Ни одинъ разумный и честный человёкъ не можетъ отрицать, что въ Ветхомъ Завёте можно найти санкцію и рабству. и полигамін, и мести, и обману, убіенію ворожей, войнь, поголовному избіенію плённыхъ и всякимъ другимъ дурнымъ поступкамъ. Должны ли мы поэтому считать все это зло добромъ? Конечно нѣтъ. Должны ди мы поэтому совсѣмъ отвергнуть Библію, какъ руководительницу, не заслуживающую довѣрія? Да, если смотрить на Библію не какъ на постепенное развитіе нравственной идеи, а какъ на книгу одинаково цённую и авторитетную во всвхъ своихъ частяхъ, то она конечно недостойна быть нашей руководительницей. Такой взглядъ на Библію и превращаль ее во всё времена въ арсеналь, изъ котораго черпали тексты для защиты всякой жестокости, всякаго суевърія и всякой неправды. И только когла мы признаемъ въ ней книгу роста и прогресса человѣческой мысли и изберемъ себѣ въ руководство высшія, а не низшія и худшія ея поученія, то, до чего она дошла, а не то, съ чего она начала, она сдвлается для нась надежной и ценной руководительницей.

### XX.

# Непогръшимость Библіи при свътъ новъйшей науки.

Непогрѣшима ли Библія? Или, употребляя выраженіе, предпочитаемое нѣкоторыми : безошибочна ли Библія?

Едва ли въ наше время найдется вопросъ, который бы зани-

<sup>\*)</sup> Исходъ XXI, 24, 25. Достойно, можетъ быть, вниманія, что это мѣсто составляетъ часть того, что ученые называютъ "Книгой Завѣта" (Исходъ XX — XXIII), которая безъ сомнѣнія представляла собой древній сводъ законовъ приблизительно временъ Моисея, сохранившійся и вставленный въ этомъ мѣстѣ въ Пятикнижіе.

малъ большее количество умовъ. Едва ли къ какому-нибудь другому вопросу люди относятся такъ серьезно, какъ къ этому. Какой же отвѣтъ можетъ дать на него наука?

Къ счастью, какъ бы неясень ни былъ этотъ вопросъ въ прошломъ, въ наше время научное изслъдованіе Библіи, поскольку оно ведется независимо, честно и компетентно (а только такое изслъдованіе и заслуживаетъ вниманія), наконецъ въ состояніи дать на него ясный, опредъленный отв въз.

Такая наука не колеблясь подпишется подъ словами профессора Бриггса, который говорить: "Насколько я вижу, въ священныхъ писаніяхъ есть ошибки, которыхъ ничьи объясненія не могли устранить; теорія же, утверждающая, что ошибокъ этихъ не было въ подлинномъ текстѣ — одно предположеніе, на которое никто не можетъ положиться. Если такія ошибки разрушаютъ авторитетъ Библіи, то онъ для историка уже разрушенъ. Люди не могутъ закрыть глаза передъ истиной и фактомъ. Но въ силу какого авторитета считаютъ себя теологи въ правѣ отталкивать такимъ образомъ людей отъ Библіи своей теоріей непогръшимости? Въ самой Библіи ми нигдѣ не находимъ такихъ притязаній... Это привидъніе, которымъ современные проповъдники евангелизма пугаютъ дѣтей."\*)

Разсмотримъ внимательно, на какихъ основаніяхъ покоятся утвержденія ученыхъ, подобныя только что приведенному нами. Мы уже знакомы съ нёкоторыми изъ этихъ основаній; ибо, если хоть десятая доля сказаннаго на предыдущихъ страняцахъ — правда, то нётъ никакой возможности признать Библію непогрѣшимой или безошибочной. Но длинная вереница фактовъ, уже прошедшихъ передъ нами, составляетъ только малую часть тёхъ свидётельствъ, которыя быстро накопляются передъ нами, какъ только мы дёйствительно дадимъ себё трудъ подумать и внимательно разсмотрёть этотъ вопросъ.

Мы изсябдовали происхождение различныхъ книгъ Ветхаго и Новаго Завёта. Мы дёляли изискания о томъ, когда, какъ и кёмъ онё были написаны. Могутъ ли полученные нами отвёты служить для насъ основаниемъ вёры въ непогрёшимость первоначальнаго источника библейскихъ писаний? Мы старались узнать, какимъ образомъ различныя книги были собрани въ

<sup>\*)</sup> Inaugural Address (Jan. 20, 1891), crp. 35.

одинъ Священный Канонъ. Не нашли ли мы и здюсь явныхъ доказательствъ человѣческаго несовершенства? Ми навели справки о томъ, какъ былъ составленъ подлинный текств и какъ онъ былъ сохраненъ и передань намъ. Былъ ли текстъ огражденъ отъ возможности ошибокъ? Были ли переводы текста составлены подъ руководствомъ сверхъестественной мудрости? А все это было бы необходимо, чтобы обезпечить намъ теперь непогръщимую Библію. Если сломается хоть одно звено двухтысячелѣтней цѣпи непогрѣшимаго творчества и такой же непогрѣшимой передачи текста потомству, то, каковы бы ни были наши теоріи, Библія, которой мы теперь обладаемъ, не можетъ уже считаться непогрѣшимой.

Шестьдесять шесть непогръшимыхь книгь? Мы не должны забывать, что, если бы мы даже могли доказать непоговшимость одной или хотя бы двадцати книгь Библін, мы еще не установили бы этимъ непогранимости остальныхъ, ибо мы видели, что книги эти не были въ начале собраны вмёсть. Можно установить непограшимость Библін въ паломъ, только доказавъ предварительно непогрѣшимость каждой отдѣльной книги. ИЗЪ КОТОРЫХЪ ОНА. СОСТОИТЪ. Если у меня въ библіотек'в есть шестьдесять шесть томовь прозы, поэзіи, исторіи, біографія, писемъ и т. п., написанныхъ въ трехъ или четырехъ различныхъ странахъ людьми самаго различнаго харавтера и всёхъ ступеней развитія и образованія, отдёленныхъ другь отъ друга десятками в'сковъ — можеть ли тотъ фактъ, что я доважу что-нибудь относительно одного или несколькихъ изь этихъ томовъ, служить основаніемъ утверждать то же саное о всёхъ остальныхъ? Такой же точно библіотекой, состоящей изъ шестидесяти шести различныхъ книгъ самаго разнообразнаго и большей частью совершенио независимаго происхожденія, можемъ мы считать также Библію. Поэтому всякая книга, находящаяся въ ней, стоить или падаетъ независимо отъ другихъ. Эти различныя книги нисколько не ближе связаны между собой, чёмъ если бы онё были напечатаны и переплетены каждая отдёльно и составляли бы шестьдесять шесть отдельныхь томовь, носящихь каждый свое особое заглавіе. Поэтому вопросъ въ данномъ случав сводится не къ непогрѣшимости одной книги, а къ непогрѣшимости шестидесяти шести отлѣльныхъ книгъ.

Но есть еще много весьма серьезныхъ и совсёмъ не затронутыхъ еще много аргументовъ противъ непогрѣшимости Библіи. Было бы непростительно съ моей стороны, если бы я не разсмотрѣлъ хоть важнѣйшіе изъ нихъ, чтобы возможно полнѣе и очевиднѣе доказать, какъ безнадежна задача искреннихъ, пытливыхъ и мыслящихъ людей, желающихъ сохранить въ нашъ вѣкъ постоянно возростающаго знанія вѣру въ Библію, какъ въ совершенную и непогрѣшимую книгу. Я постараюсь изложить какъ можно короче слѣдующія положенія:

Библія не содержить въ себъ догмата непогръшимости. Библія сама не претендуеть на безошибочность. Хотя мы безъ сомнения находимъ въ некоторыхъ местахъ Библіи некоторыя притязанія на вдохновеніе свыше и внушенія Божія, но нѣтъ ни одного места, въ которомъ бы утверждалось, что Библія, какъ цёлое, или даже только значительная часть ся, неногрёшима. Между всёми текстами Священнаго Писанія, на которыхъ основывается теорія непогрѣшимости, наиболѣе убѣдительнымъ признается всёми защитниками эгого взгляда. насколько мив известно, следующий тексть: "Все Писаніе богодухновенно и полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности." (2 Тим. III, 16). Но какъ только мы присмотримся ближе въ этому тексту, мы тотчасъ замвтимъ два или три обстоятельства. лишающія его всякой цёны, какъ доказательство непогрёшимости Библіи. 1) Въ немъ ничего не сказано о непогрѣшимости; онъ говоритъ только о вдохновенности, а эти двв вещи вовсе не обязательно связаны между собой. Ибо Петръ и Павель, которыхъ считаютъ вдохновенными Богомъ дюдьми сознаются въ томъ, что они иногда заблуждаются. Если же боговдохновенные люди могуть ошибаться, то почему не можеть ошибаться боговдохновенная книга? 2) Въ то время, когда было написано это Посланіе къ Тимовею, еще не было Новаго Завѣта. Собраніе писаній, извѣстныхъ подъ этимъ именемъ. было составлено только много времени спустя. Единственное Священное Писаніе, извѣстное въ то время христіанамъ, — былъ Ветхій Завётъ. Поэтому слова "все Писаніе" конечно относились только въ Ветхому Завѣту. Такъ что, если этоть тексть вообще доказываеть чыюнибудь непогрѣшимость, то это можеть быть только непогрѣшимость Ветхаго Завёта. 3) Но что онъ не доказываетъ ни

этого, ни вообще чего-инбо подобнаго, въ этомъ мы легко можемъ удостовъриться, доставъ правильный переводъ этого текста. Ученымъ давно было извъстно, что этоть текстъ невърно переведенъ. Въ провъренномъ правильномъ переводъ текстъ этоть гласитъ: "Всякое боговдохновенное писаніе также полезно для наученія, для обличенія, для исправленія и т. д." Чтобы эти слова доказывали непогръшимость Библіи, этого никто не можетъ сказать.

Другой тексть, часто приводамый въ доказательство непогобщимости Библін, взять изъ 2-го Посланія Петра: "Никогла пророчество не было произносимо по волѣ человѣческой; но изревали его святые Божін человівни, булучи движимы Лухомь Святымъ." Но нужно помнить, что это Посланіе (какъ мы вильли въ одной изъ предыдущихъ главъ) почти навърное вовее не исходить оть Петра и что это — не апостольское писаніе конца II-го стольтія. Оно поэтому имбеть очень мало права занимать мѣсто въ Новомъ Завѣтѣ. Но если мы даже признаемъ его поллиннымъ писаніемъ, то что же изъ этого? Оно ничего не говорить о непограшимости Библіи. Оно не далаеть никавихь утвержленій, касающихся всей Библів. Словами: "святые человѣки, будучи движимы Духомъ Святымъ" оно просто утверждаетъ великую истину животворящаго вдохновенія Богомъ человѣческой души, истину также очевидную теперь, какъ и въ прошлыя времена. и не имеющую никакой необходимой связи съ какой бы то ни было книгой.\*)

\*) Частое употребленіе въ Ветхомъ Завѣтѣ такихъ торжественныхъ выраженій, какъ: "И сказалъ Богъ"; "Такъ говоритъ Господь"; "И сказалъ Богъ всв слова сій говоря", и тексты : "Все писаніе богодухновенно" и "Святые человѣки, будучи движимы Духомъ Святымъ", составляють главныя основанія, на которыя опираются эти приязанія (на непогрѣпимость Библія). Относительно употребленія приведенныхъ изреченій мы находимъ нѣсколько весьма поучительныхъ фактовъ въ книгѣ сэра Самуила Бэкера "Nile Tributaries". Онъ говоритъ (стр. 129 — 131): "Разговорный языкъ арабовъ носитъ совершенно тотъ же характеръ, какъ и ветхозавѣтный языкъ. Имя Бога связывается со всякимъ даже самымъ незначительнымъ случаемъ жизни. Когда въ странѣ наступаетъ голодъ, объ этомъ выражаются суровымъ языковъ Вегхаго Завѣта: "Господь ниспослаль на страну тяжкій голодъ". Болѣзни и падежъ скота считаются несчастіемъ, посланнымъ велѣніемъ Бога; если стаМногіе видать утвержденіе непогрѣшимости Библіи въ словахъ Христа: "Небо и земля прейдутъ, но слова Мои не прейдутъ" (Маркъ XIII, 31). Но слова Христа составляють только безконечно малую часть Библіи; они составляють только часть четырехъ книгъ изъ шестидесяти шести. При томъ же онъ въроятно вовсе не думалъ о писанныхъ словахъ, ибо въ то время еще ни одно слово его не было записано; да и впослъдствіи была записана только небольшая часть его словъ, и то не ранъе, какъ спустя пълое покольніе иослъ его смерти. Онъ въроятно имълъ въ виду только то, что сказанныя имъ слова должны были быть еточно, потому что они бъли истины.

Другіе приводять въ доказательство непогрѣшимости Библія нѣсколько сходное съ этимъ изреченіе Христа въ нагорной проповѣди (Матө. V, 18): "Доколѣ не прейдетъ небо и земля ни одна іота или ни одна черта не прейдетъ изъ закона, пока не исполнится все." Но то, что въ тѣ времена разумѣлось подъ именемъ закона, вовсе не было тождественно съ нашей теперешней Библіей. Тогда не было еще никакого Новаго Завѣта, ни одной части его. Подъ закономъ разумѣлась только

да преуспѣваютъ и множатся, то и преуспѣяніе ихъ приписывается вмѣшательству Бога... Такимъ образомъ знакомство съ обычаями и рѣчью современныхъ намъ арабовъ бросаеть свѣть на многія мѣста Ветхаго Завѣта. Жизнь и обычан этихъ не измѣнившихся съ вѣками арабскихъ племенъ представляють собой поразительно вѣрную илиюстрацію къ тексту Священныхъ Писаній... Еслибы въ наше время арабскій писатель изложилъ исторію своей страны, то она была бы нашисана совершенно такимъ же слогомъ, какъ написанъ Ветхій Завѣтъ, и всѣ невзгоды и счастливыя событія, которыя естествено переживали эти племена и отдѣльныя личности въ нихъ, непремѣнно были бы представлены, какъ Божіе благословеніе за добъня дѣла.

"Когда арабъ видитъ сонъ, внушающій ему извъствый поступокъ, онъ въритъ, что это Богъ говорила съ нимъ и направилъ его. Арабскій писатель или историкъ, разсказывая объ этомъ случаѣ, непремѣнно назвалъ бы этотъ сонъ "голосомъ Бога", лично говорившаго съ нимъ; или написалъ бы, что Богъ явился къ нему во снѣ и "сказалъ" и т. д. Такая образность мыслей и выраженій народа необходимо должна быть принята во вниманіе европейскимъ читателемъ." (Clodd "Childhood of Religion" стр. 236 — 238). часть Ветхаго Завѣта (первия пять книгъ). Но вѣроятно Іисусъ разумѣлъ подъ закономъ нѣчто, еще болѣе ограниченное, а именно только *правственное* ученіе этихъ книгъ. Оно-то и было исполнено, (завершено), училъ онъ, его Евангеліемъ. Изъ этого ми видимъ, что и въ этомъ текстѣ не сказано ничего о непогрѣшимости Библіи.

Намъ остается разсмотръть только одно еще изречение. Это странныя и ужасныя слова, которыми заканчивается Апокалипсись или Книга Откровенія : "свидѣтельствую всякому, слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложитъ что въ нимъ, на того наложитъ Богъ язвы, о которыхъ нашисано въ книге сей. И если кто отниметъ что отъ словъ книги пророчества сего, у того отниметь Богь участие въ книгѣ жизни и въ святомъ градѣ, и въ томъ, что написано въ книгѣ сей." Противъ этого текста могутъ быть сделаны два возражения: во-первыхъ, онъ находится въ самой сомнительной изъ всёхъ книгъ Библін, — въ книгѣ, только съ трудомъ получившей доступъ въ Кавонъ и не пользовавшейся довъріемъ многихъ ученыхъ и благочестивыхъ знатововъ Библін, какъ древняго, такъ и новаго времени. И во-вторыхъ, это мъсто не можетъ служить доказательствомъ непогрѣшимости Библін, ибо оно вовсе не говорить о Библін. Въ тѣ времена еще и не было Библін, а быль только Ветхій Завёть, о которомь въ этомь текстѣ и намека нѣтъ. Онъ относится только къ "книгѣ пророчества сего", т. е. только къ той книгь, въ которой находится это изречение - въ Апокалицсису. Желая предохранить свое произведение отъ всякаго искажения, авторъ прибъгаетъ къ весьма сомнительному пріему угрозъ и проклятій по адресу всякаго, кто попытается внести туда свои изминения.

Итакъ мы видимъ, какъ неосновательно мивніе, будто Библія сама изъявляетъ притязанія на непогръшимость. Мы даже находимъ въ ней много мъстъ, которыя учатъ насъ какъ разъ противоположному. Інсусъ говоритъ народу: "Зачёмъ же вы и по самимъ себё не судите, чему быть должно ?" И Ветхій и Новый Завётъ, помимо разныхъ вившнихъ авторитетовъ, постоянно обращаются въ разуму, сердцу п совъсти людей. Сама Библія безъ стъсненія указываетъ на несовершенство главныхъ ея героевъ и авторовъ. Едва ли Насанъ могъ почитать Давида непогръщимымъ, когда онъ сравнивалъ его съ ужаснымъ убійцей и говориль: "ты — этоть человікь." Точно также и Павель не могь признавать непогріпимости Петра, если онь уже много времени послё того, что они оба стали великами проповёдниками евангелія, говориль про Петра: "Я лично противосталь ему, потому что онъ подвергался нареканію." (Галат. 2, 11). Самъ Іисусъ не могь считать Ветхій Завёть непогрёшимымъ, иначе онъ не сталь бы приводить изъ него одну заповёдь за другой только для того, чтобы опровергнуть ихъ и дать своимъ ученикамъ противоположныя заповёди. (Мате. V, 21 — 48).

Въ дъйствительности догматъ непогрътимости Библін, проповъдуемый въ новомъ міръ, былъ неизвъстенъ древнимъ евреямъ, Христу и первоначальной христіанской церкви. Онъ появился не ранъе XVI или XVII столътія и не признавался ни однимъ изъ первыхъ и величайшихъ реформаторовъ, ни Лютеромъ, ни Кальвиномъ, ни Цвингли, ни ближайшими сотрудниками ихъ. Римско-Католическая церковь никогда пе признавала его.

Но чтобы уб'ёдиться въ полной неосновательности этого догмата, совершенно достаточно самому внимательно прочитать Библію.

Противоричія въ Библіи. Какъ въ Ветхомъ, такъ и въ Новомъ Завѣтѣ встрѣчаются многочислевныя противорѣчія. Они представляють собой столь неопровержимый аргументь противъ непогрѣшимости Библіи, что я позволю себѣ привести здѣсь цѣлый рядъ такихъ противорѣчій, хотя это все же будетъ только весьма малая часть ихъ общаго числа.

Мы въ другой главъ уже обращали вниманіе читателя на противоръчіе между 2 Цар. ХХІV, 1. и 1 Парал. ХХІ, 1. Въ одномъ изъ этихъ текстовъ сказано, что народная перепись была совершена Давидомъ по повелѣнію Господа, въ другомъ, что она была совершена по повелѣнію сатаны. Эти два текста могли бы считаться непогръщимыми только въ томъ случав, если бы Богъ и сатана были однимъ и тѣмъ же лицомъ.

Вотъ цёлый рядъ такихъ противорёчивыхъ текстовъ, поставленныхъ другъ противъ друга для лучшаго сличенія:

"И встревожилось сердце Давида послё того, какъ онъ сосчиталь народь и сказаль Давидь Господу: тяжко согрёшиль я тёмъ, что сдёлалъ." (II Цар. 24, 10). "Давидъ дълалъ угодное предъ очами Господа и не отступалъ отъ всего того, что Онъ заповъдалъ ему, во всъ дни жизни своей, кромъ поступка съ Уріею, Хеттеяниномъ." (III Цар. 15, 5).

Съ одной стороны мы видимъ, что Давидъ согръ́шилъ, произведя народную перепись въ Израилъ, съ другой намъ говорятъ, что Давидъ ни разу не совершилъ гръха, за исключеніемъ похищенія жены у хеттеянина Урія.

"И было посл'в этихъ происшествий, что Богъ искушалъ Авраама." (Бытіе XXII, I).

"Ты влекъ меня за собою, Господи, и я увлеченъ."\*) (Iерем. XX. 7).

"Въ искушении никто не говори: Ботъ меня искушаетъ, потому что Богъ не искушается зломъ, и Самъ не искушаетъ никого." (Іаковъ I. 13).

Съ одной стороны намъ разсказывають, какъ Богь искушаеть того и другого, съ другой стороны онъ не искушалъ никого. У Іереміи мы видимъ, что онъ не только искушаеть, но даже обманываеть людей. Сравните еще слёдующіе тексты:

"... Земля во вѣки пребываетъ." (Екклез. I. 4). "Утвердилъ землю на основаніяхъ ся, такъ что она не поколеблется во вѣки и вѣки." (Псаломъ 104, 5).

"Земля и всв дела на ней сгорять." (II Петр. III, 10).

"Они (земля и небеса) погибнутъ, а Ты пребываешь." (Евр. I, 11).

И еще:

"И понесся Илія въ вихрѣ на небо." (IV Цар. II, 11).

"Никто не восходилъ на небо, какъ только сшедшій съ небесъ Сынъ чедовъческій, сущій на небесахъ." (Іоан. III, 18). "Всякій рожденный отъ Бога не дъдаетъ гръха... онъ не

можеть грёшить, потому что рождень отъ Бога." (I Ioaнна III, 9).

"Нѣтъ человѣка, который бы не грѣшилъ". (III Цар. VIII, 46).

"Нѣтъ человѣка праведнаго на землѣ, который дѣлалъ бы добро и не грѣшилъ." (Еккл. VII, 20).

И еще:

"И взяль Ной изъ всякаго скота чистаго и изъ всвхъ птицъ

\*) Въ англійской Библін слова "влекь" и "увлеченъ" переведены "обманулъ" и "обманутъ". (Ред.)

Сандерлэндъ.

чистыхъ и принесъ во всесожжение на жертвенникѣ. И обоннать Господь пріятное благоуханіе, и сказалъ Господь въ сердцѣ Своемъ: не буду больше проклинать земли за человѣка." (Битіе VIII, 20, 21).

"И приносите всесожжение въ пріятное благоухание Господу." (Числа 28, 27).

"И приносите всесожжение, огненную жертву, пріятное благоухание Господу: тринадцать тельцовь, двухъ овновь, четырнадцать однолізтнихъ агнцевъ." (Числа 29, 13).

"Жертвы ты не хочешь, я принесъ бы ее; всесожженія не желаешь." (Псаломъ 51, 18).

"Не угодна Мић кровь быковъ, и агецевъ и козловъ". (Исаія I, 11).

"Съ чёмъ предстать мнё предъ Господомъ?... Можно ли угодить Господу хоть тысячами овновъ или безчисленными потоками елея?... Чего требуетъ отъ тебя Господь: только дёйствовать справедливо, любить дёла милосердія и смиренномудро ходить передъ Богомъ твоимъ". (Михей VI, 6, 8).

Сравните также слёдующіе тевсты:

"Нётъ тьмы и нётъ мрака, гдё укрылись бы злодён." (Іовъ XXXIV, 22).

"И скрылся Адамъ и жена его отъ лица Господа Бога между деревьями сада." (Бытіе III, 8).

"И захватиль у него Давидь тысячу семьсоть всадниковь и двадцать тысячь пѣшихь." (2 Цар. 8, 4).

"И взялъ Давидъ у него тысячу колесницъ и семъ тысяча всадниковъ." (I Парал. 18, 4).

"И не было дътей у Мелхолы, дочери Сауловой до дня смерти ея." (2 Цар. VI, 23).

"И пять сыновъ Мелходы, дочери Саудовой." (2 Цар. XXI, 8).

"Люди же, шедшіе съ нимъ (Павломъ), стонли въ оцепѣнѣнія слыша юлосъ, а никого не видя." (Дѣянія ІХ, 7).

"Бывшіе же со мной свёть видёли и пришли въ страхъ; по голоса, говорившаго мић, не слыхали." (Дёлнія ХХЦ, 9\*).

\*) По поводу трехъ разсказовъ объ обращения Павла въ Дъзніяхъ Апостоловъ (IX, 3 — 19, XXII, 6 — 16 и XXVI, 12 — 18) д-ръ Эдвинъ Хатчъ (Hatch) говоритъ: "Разница между этими разсказами имъетъ роковое значение для той "Я видель Бога лицемь къ лицу." (Бытіе XXXII, 31).

"Бога никто никогда не видълъ." (I Ioan. IV, 12).

"Я вѣчносущій не измѣняюсь." (Мал. III, 6).

"у котораго нътъ измененія и ни тени перемены." (Ias. I, 17).

"И пожалѣлъ Богъ о бѣдствія, которое назначилъ было навести на нихъ, и не навелъ." (Іона III, 10).

"Я Господь, изрекъ и приведу это въ исполнение; не отмъню." (Ieзек. XXIV, 14).

(Въ Библія встрвчается не менте четырнадцата мъстъ, въ которыхъ говорится о раскаянія Бога).

"Ибо нѣть лицепріятія у Бога." (Римл. II, 11).

"Іакова я возлюбилъ, а Исава возненавидѣлъ." (Римл. IX, 13. См. ст. 10 — 18).

"Снистедній въ преисподнюю не восходить." (Іовъ VII, 9). "Вострубить и мертвые воскреснуть нетявнными." (І Кор. XV, 52).

Разновидности десяти заповъдей. Всякій, внимательно изучавшій Библію, знаеть, что десять заповъдей приведены въ ней не только въ трехъ различныхъ мъстахъ, но и въ двухъ размичныхъ видахъ и настолько различныхъ, что нётъ никакой возможности отождествить ихъ. Для лучшаго сравненія и приведу эти два различныхъ вида рядомъ.

1) Да не будеть у тебя другихъ боговъ предъ лицомъ Монмъ.

1) Ты не долженъ поклоняться богу иному; такъ какъ Господь, Ревнитель имя ему; Богъ Ревнитель Онъ.

2) Не дълай себъ кумира и никакого изображения.

2) Боговъ литыхъ не делай себе.

3) Не произноси имени Господа Бога твоего напрасно.

3) Праздникъ опрѣсноковъ соблюдай.

4) Помни день субботній, чтобы освятить его. Шесть дней работай и ділай всякія діла свои. А день седьмой суббота Господу Богу твоему: не ділай никакой работы...

теоріи, которая понимаеть божественное вдохновеніе въ самомъ узкомъ и буквальномъ смыслѣ, но она не можетъ служить вѣскимъ доказательствомъ противъ общей правдивости этихъ разсказовъ." (Encyclopaedia Britannica, ст. "Paul"). То же самое вѣрно и по отношенію къ большинству другихъ противорѣчій въ повѣствованіяхъ Библія. 4) Щесть дней работай, а въ седьмой день покойся; и во время посѣва и жатвы покойся.

5) Почитай отца твоего и мать твою.

5) И праздникъ седьмицъ совершай, праздникъ начатковъ жатвы пшеничной и праздникъ собиранія плодовъ при концѣ года.

6) Не убивай.

6) Три раза въ году долженъ являться весь мужескій полъ твой предъ лице Владыки, Господа Бога Изранлева.

7) Не прелюбодъйствуй.

7) Не изливай на квасный хлебъ крови жертвы моей.

8) Не крадь.

8) И не должна оставаться до утра жертва праздника Пасхи.

9) Не произноси ложнаго свидетельства на ближняго твоего.

 Самые первые илоды земли твоей приноси въ домъ Господа Бога твоего.

10) Не желай дома ближняго твоего.

10) Не вари козленка въ молокъ матери его.

Изъ этихъ двухъ видовъ у насъ вошелъ въ употребление только первый, т. е. XX гл. Исхода и V гл. Второзаконія, несмотря на то, что въ XXXIV гл. Исхода ясно сказано, что эта вторая форма и есть та самая, которая была дана Богомъ Моисею и была написана Моисеемъ по повелёнію Бога на каменныхъ скрижаляхъ, какъ "слова завёта или десять заповёдей."

Противорѣчія въ Евангеліяхъ.

Въ разсказахъ о жизни Іисуса также встръчается множество противоръчий. Но я могу здъсь разсмотръть тольконемногія изъ нихъ и только вкратцъ.

Прежде всего мы видимъ разногласія въ разсказахъ о дътствъ Христа. По словамъ евангелиста Луки, онъ былъ рожденъ въ Виелеемъ, послё чего (II, 22) родители повезли его въ Герусалимъ, для совершенія надъ нимъ обряда на 40-ой день отъ рожденія, и затёмъ сейчасъ же вернулись въ Галилею, въ родной городъ ихъ Назаретъ, (II, 39). Съ той поры они каждый годъ прівъжали въ Герусалимъ къ празднику Пасхи (I1, 41.) Итакъ воть одно описаніе дітства Інсуса до 12 літь. Обращаясь къ евангелію Матеея (гл. II), мы находимъ совершенно иной, противорічащій этому разсказь о дітстві Христа. Матеей разсказываеть намъ, что, тотчась послі рожденія Христа и поклоненія ему волхвовъ, родители увезли его не домой въ Назаретъ, а въ Египетъ, откуда они возвратились въ Назаретъ только послі смерти Архелая, смна и наслідника Ирода. Какъ согласовать эти противорічія ?

Такія же непреоборимыя затрудненія встрічаемь мы въ генеалогіяхъ Інсуса въ Евангеліяхъ Матося и Луки. Въ обвихъ этихъ генеалогіяхъ перечисляются предки Інсуса, какъ сина Іосифа. Но послё этого и Матеей и Лука объявляють намъ, что Інсусь не быль сыномъ Іоспфа. Итакъ мы должны считать Інсуса потожкомъ Давида только на томъ основания, что чужой для него по вровн человѣкъ происходитъ отъ Давида. Странная генеалогія! Затёмъ у Матеся сказано, что всёхъ поколёній отъ Авраама до Давида было четырнадцать, отъ Давида до Вавилонскаго плёненія также четырнадцать в отъ Вавилонскаго плененія до Христа — опять четырнадцать. Но если мы по данной имъ же генеалогія внимательно сосчитаемъ число поколёній отъ Авраама до Давида, то мы насчитаемъ ихъ только тринадиать: столько же поколёній окажется и оть Вавилонскаго илененія до Христа. Кромев того генеалогія Іосифа, мужа Марія, (которыя могли бы называться генеалогіями Іисуса только, еслибы онъ действительно былъ сыномъ Іосифа) данныя намъ Матееемъ и Лукой, тоже вовсе не согласуются между собой, ибо изъ всего перечня именъ онв сходятся только въ пятнадцати и расходятся въ сорока именахъ. Если мы возьмемь во внимание. что обѣ генеалоги велутся только по мужеской линіи, переходя отъ сына къ отцу, деду и прадеду и т. д., то для насъ станетъ очевиднымъ, что разногласие въ этихъ генеалогіяхь можеть быть приписано только заблужденію одного изъ авторовъ или ихъ обоихъ. Предположение, что въ одной изъ этихъ генеалогій происхожденіе Іисуса ведется черезъ Марію, было бы лишено всякаго основанія и противорѣчило бы буквальному тексту.

Переходя отъ рожденія и дътства Іисуса къ его служенію, мы встръчаемъ еще болье несогласій и противоръчій. Такъ напримъръ, Іисусъ, по словамъ евангелиста Марка, уходить въ пустыню немедленно послё своего крещенія и остается тамъ въ продолженіе сорока дней. Но обращаясь къ Евангелію Іоанна, мы видимъ Іисуса на третій день послё крещенія въ Канѣ Галилейской на свадьбе и не находимъ у него ни малёйшаго намека на пребываніе Іисуса въ пустынѣ и его искушеніе. Оба эти разсказа могли бы быть вёран только въ томъ случаё, еслибы Іисусъ могъ одновременно находиться въ двухъ различныхъ мёстахъ на сёверё и на югё Палестины.

Надпись на крестѣ всѣми евангелистами передается раз-

У Матоея (XXVII, 37) сказано: "Сей есть Інсусь, царь Іудейскій"

У Марка (XV, 26) — "Царь Іудейскій."

У Луки (XXIII, 38) — "Сей есть царь Іудейскій."

У Іоанна (XIX, 19) — "Іисусъ Назорей, царь Іудейскій."

Конечно только одна изъ этихъ надписей можетъ быть върна. Противъ этого могутъ возражать, что разница въ формт можетъ зависъть отъ того, что надпись была сдълана на трехъ языкахъ: еврейскомъ, греческомъ и латинскомъ, а потому каждый изъ евангелистовъ могъ привести особую форму. Но и это объяснение мало помогаетъ, такъ какъ въ такомъ случаъ разновидности могло бы быть только *три*, а ихъ четыре, такъ что мы все-таки принуждены сознаться, что по крайней мъръ одинъ изъ евангелистовъ ошибся.

Вотъ еще одна неточность: Павелъ разсказываетъ намъ (I Кор. XV, 5) что депенадиать апостоловъ видѣли Христа послѣ его воскресенія. Но тогда не было двѣнадцати апостоловъ, ихъ было только одиннадиать, ибо Іуда передъ тѣмъ повѣсился, а замѣститель его, Матеей, былъ избранъ только послѣ вознесенія Христа.

Въ разсказахъ о воскресени и о событіяхъ между воскресеніемъ и вознесеніемъ есть тоже нъсколько явныхъ противорѣчій. Но я не остановлюсь на нихъ, такъ же какъ и на многихъ другихъ противорѣчіяхъ въ разныхъ частяхъ Ветхаго и Новаго Завѣта.

Я, конечно, знаю, какое возражение встрътять и уже слишкомъ часто встръчали подобныя цитаты: это возражение гизвъ и угрозы каждому, кто осмъливается раскрывать педостатки и неточности въ Библии, и объявление этихъ противорічій измышленіями невірующихъ, измышленіями, "которыя были опровергнуты уже тысячу разъ." На это я долженъ сказать, что это вовсе не чьи-либо измышления, а просто очевидные факты, которые отказываются служить чьимъ бы то ни было желаніямъ, "невірныхъ ли" или христіанъ все равно. Что же касается того, что они были опровергнуты уже тысячу разъ, то вірніе было бы сказать, что на нихъ уже возражали тысячу разъ, но опровергнуты они еще не были ни разу. Пусть догматики отвергаютъ эти факты, — изслідователь, любящій истину, всегда признаетъ ихъ. Признаніе — единственный возможный отвіть на факты. Только очень немногія изъ этихъ противорічій въ силахъ ослабить общую историческую вірность и цімность Библіи, но они совершенно разрушаютъ догмать о ея непогрівшимости.

#### XXI.

# Непогрѣшимость Библіи при свѣтѣ новѣйшей науки. 11.

Теперь я перейду къ изслѣдованію другихъ причинъ, заставияющихъ насъ отвергать догматъ непогрѣшимости Библіи. Я постараюсь быть какъ можно болѣе краткимъ и приведу только тѣ примѣры, которые необходимы для уясненія моей мысли.

Немоности въ Библіи. Библія содержить не мало разсказовъ, нелѣпыхъ по самой своей сущности. Напримъръ разсказъ о томъ, какъ женщина была сдѣлана изъ ребра мужчины, — о говорящей змѣѣ и говорящемъ ослѣ; исторія Іоны, живтаго три дня въ желудкѣ рыбы (въ Ев. отъ Мато. XII 40, въ общепринятомъ переводѣ сказано во чревѣ кита), и Навуходоносора, питавшагося, подобно быку, травой въ продолженіе семи лѣтъ.\*)

\*) Здёсь умёстно будеть отмётить еще слёдующія несообразности: Саррё, во время ся пребыванія въ Герарё, гдё она, благодаря красотё своей подвергалась такой же большой опаскости, какъ и въ Египтё, оказывается, было уже больше, чёмъ девяносто лёть (кн. Бытія XX; XVII, 17). Изманль, уведенный за руку своей матерью в оставленный ею умирать подъ кустомъ, (Бытіе XXI, 14, 15) находится уже въ возрастё между 14 и 20 годами (Бытіе XVI, 16; XVII 25; XXI, 5. 8). Іаковъ отправился въ Падданъ-Арамъ, когда ему было около сорока лёть (Бытіе XXVI 34; XXVII, 46; XXVIII, 1) и прожилъ Когда мы встрёчаемъ подобные разсказы во всёхъ другихъ священныхъ книгахъ, за исключеніемъ нашей, то мы ни на минуту не вёримъ имъ. Мы говоримъ, что они настолько нелёпы, что вёрить имъ совершенно невозможно. Но развё такіе разсказы перестаютъ быть нелёпыми оттого, что мы находимъ ихъ въ нашей собственной священной книгъ?\*).

2) Историческія ошибки. Въ Библін встрѣчаются также разсказы о фактахъ, исторически невѣрныхъ. Такъ папримѣръ мы читаемъ въ Евангеліи Луки, что отъ римскаго императора Кесаря Августа вышло повелѣніе "сдѣлать перепись по всей землѣ" и что вслѣдствіе этого Іосифъ и Марія также должны были отправиться въ правленіе Квиринія Сиріею въ свой родной городъ, Виелеемъ, чтобы тамъ записаться. Во время этого пребыванія ихъ въ Виелеемѣ и родился Іисусъ. (См. Ев. Луки гава II).

Въ этомъ разсказё можно насчитать не менёе трехъ или четмрехъ явнихъ заблужденій. Во-первихъ, въ исторіи нётъ никакихъ свёдёній о томъ, чтобы въ Римской имперіи когдалибо била произведена всеобщая перепись. Во-вторыхъ, Квириній дёйствительно производилъ перепись въ Палестинѣ, но только въ предёлахъ Іудеи и Самаріи, на Галлилею же перепись эта не распространялась и потому она не могла касаться дома Іосифа (въ Назаретѣ). Въ-третьихъ, перепись эта была произведена только десять лётъ спустя послё смерти Ирода, а вовсе не въ его царствованіе, какъ повёствуетъ намъ евангелистъ Лука. И наконецъ въ то время, когда родился Інсусъ,

тамъ двадцать лѣтъ (Бытіе XXXI, 38, 41), въ продолженіе которыхъ родился Іосифъ (Бытіе XXX, 24); однако намъ говорятъ, что ему было боле девяноста лѣтъ, когда родился Іосифъ. (Бытіе XLI, 46; XLVII, 9). А Веніаминъ, этотъ маленькій мальчикъ, котораго отецъ не рѣшается отпустить отъ себя, (Бытіе XLIII, 8; XLIV, 20, 22, 30) оказывается въ то время уже быль отцомъ десятерыхъ дѣтей (Бытіе XLVI) 21), (Е. Н. Hall, Unitarian Review, ноябрь 1880 г., стр. 435).

\*) Называя эти разсказы нелёпыми, я, конечно, разсматриваю ихъ только со стороны *дийствительности и достовприости* переданныхъ ими фактовъ. Если же смотрёть на нихъ такъ, какъ мы обыновенно смотримъ на эти разсказы, когда встрёчаемъ ихъ въ другихъ священныхъ книгахъ, т. е. какъ на *меиемды и мие*ы, — то они всё очень интересны, и нѣкоторые изъ нихъ даже весьма поучительны и прекрасны. правителемъ въ Сиріи былъ не Квириній, а Квинтъ Сентгй Сатурнинъ.

Воть еще одинъ примъръ. Въ Евангеліи отъ Матеея XXIII, 35 сказано, что евреи убили Захарія, сына Варахімна, между храмомъ и алтаремъ. Но это невърно. Тамъ былъ убитъ Захарій, смнъ Іодая, — совствиъ другое лицо (См. 2 Парал. XXIV, 20 — 22). Захарій, сынъ Варахія, жилъ уже 230 лътъ спустя послѣ этого Захарія. Такихъ очевидныхъ историческихъ опибовъ еще множество.

Я указываю на эти ошибки не потому, чтобы онв сами по себѣ имѣли большое значеніе или составляли вѣское доказательство несостоятельности Библін, какъ исторіи, а потому, что онв представляють собой неопровержимое свидѣтельство противъ непогрѣшимости Библін. Для непогрѣшимой книги недостаточно быть вообще достойной довѣрія, она должна быть точна во всемъ, во всѣхъ мелочахъ. Если она грѣшить хоть въ чемъ-нибудь, она уже перестаетъ быть непогрѣшимой.

3) Научныя заблуждения. Вь 3-ей книгѣ Монсея мы читаемъ, что Изранльтянамъ запрещается всть зайца, "потому что онъ жуетъ жвачку, но копыта у него не раздвоены." Здъсь авгоръ грѣшитъ противъ научнаго факта, ибо заяцъ не жуетъ жвачки. Въ Библіи и особенно въ Ветхомъ Завътъ встрѣчается не мало такихъ утвержденій, которыя противорѣчатъ свидѣтельству науки. Такова вся исторія сотворенія міра и потопа въ книгѣ Бытія и разсказъ о томъ, какъ остановилось солнце по повелѣнію Інсуса Навина. Пытались согласовать эти разсказы съ наукой. Но для этого приходилось прибѣтать къ такимъ искаженіямъ языка, которыя позволительны развѣ только въ одной теологіи, ибо они уничтожаютъ всякое значеніе человѣческой рѣчи, влагая въ нее какой угодно смісаъ или безсмыслицу.\*)

\*) См. стр. 12, 13. Сравните недобросовъстныя хитросплетенія, искаженія языка и всё особыя увертки большинства "примирителей" науки съ Священнымъ Писаніемъ съ мужественнымъ прямодушіемъ и правдивостью такихъ людей, какъ Dean Stanley, который безъ малійшаго колебанія заявляеть: "Теперь очевидно для всёхъ знатоковъ Библіи, что первая и вторая главы княги Бытія содержать рядомъ два разсказа, различающихся друга отв друга почти во есъхъ данныхъ, относительно времени, мъста и порядка дъйствія." (Надгробное слово при погребенів Сэра Чарльза Ляйеля). См. сочиненія епискона Колен-

\_\_\_\_\_

4) Преувеличенія. Въ Библів встрёчаются явныя преувеличенія. Таковы напримёръ утвержденія будто Маеусалъ жилъ 969 лётъ, а Еносъ 905, что Ламеху было 182 года, когда родился его первый сынъ; затёмъ разсказъ въ XIII гл. 2 Парал. о численности еврейскихъ войскъ, гдё говорится, что у іудейскаго царя Авія было 400,000 человёкъ отборнаго войска, а у израныскаго царя Іеровоама 800,000 человёкъ такихъ же отборныхъ и храбрыхъ, и что изъ нихъ онъ въ одномъ только сраженіи потерялъ 500,000 человёкъ.

Чудовищность этого преувеличенія, превосходящаго всё границы возможнаго, — станеть намъ вполиѣ ясна, если мы вспоминмъ, что вся страна Палестина, изъ которой были набраны эти 1,200,000 "отборныхъ и храбрыхъ людей," по величинѣ своей не достигала даже размъровъ такой маленькой страны, какъ Уэльсъ. Величайшая армія Наполеона, та, съ которой онъ совершалъ нашествіе на Россію, состояла только изъ 500,000 человѣкъ, то есть какъ разъ равнялось числу воиновъ, павшихъ, по словамъ Библія, въ одномъ сраженіи и съ одной только стороны.

Въ 1 Книгѣ Царствъ (VI, 19) мы находимъ подобный же разсказъ о томъ, какъ Господь поразилъ пятьдесятъ тысячъ семьдесятъ человѣкъ изъ села Веесамиса за то, что они заглянули вь ковчегъ. Не говоря уже о чудовищности такого страшнаго наказанія за столь ничтожный проступокъ, обратите вниманіе на число убитыхъ. Ни въ одномъ государствѣ число вврослыхъ мужчинъ не составляетъ больше одной пятой всего населенія. Изъ этого мы видимъ, что Веесамись (извѣстный, намъ какъ совершенно незначительный городокъ) долженъ былъ, согласно этому разсказу, имѣть не меньше 250,000 человѣкъ населенія. Похоже ли это на непогрѣшимость ?

Разсматривая внимательно цифры, встрвчающіяся въ Исходв,

зо; Curtis, "Human Element in Inspiration", гл. IV; Wm. Denton "The Irreconcilable Records, or Genesis and Geology"; "The Deluge in the Light of Modern Science" того же автора; J. W. Draper, "The Conflict between Religion and Science"; A. D. White, "The Warfare of Science"; New Chapters in the Warfare of Science" того же автора; H. W. Crosskey, "The Method of Creation"; "Order of Creation" (статьи Гладстона, Гексии, Мюляера, Ревляя и Линтова).

мы и въ нихъ найдемъ огромныя преувеличенія. Намъ гово. рять, что между евреями, покинувшими Египеть, было 600,000 мужчинъ. Прибавивъ къ этому число женщинъ и дётей въ обычной пропорціи, мы получимъ народъ, состоящій изъ двухъ нли трехъ милліоновъ душъ. Представьте себѣ такую огромную массу, равняющуюся населению целаго государства, переходящей черезъ Красное море, совершающей одинъ большой походъ, раскидывающей свои шатры, путешествующей въ пустынѣ и тесно сплоченной въ продолжение сорока лёть. Оставляя въ сторонѣ всѣ огромныя трудности продовольственнаго вопроса, представимъ себѣ, чего стоитъ одна организація и передвиженіе такой орды. Мы читаемъ, что они приготовились къ походу въ одну ночь и прошли черезъ море въ одну ночь. Но и то, и другое вещи совершенно невозможныя. Когда въ 1812 году Наполеонъ повелъ свои войска черезъ Нѣманъ, потребовалось три дня и три ночи для того, чтобы все эти войска могли пройти тесными рядами черезъ три моста. Но эта армія составляла менье половины боевой рати Израильтянь, и можеть быть, не более десятой части всей народной массы, не говоря уже о стадахъ, которыя они гнали съ собой. Итакъ мы видимъ, что въ этомъ разсказѣ Исхода мы имвемъ дело съ прямо невъроятными величинами\*). А такихъ преувеличений во всёхъ более древнихъ историческихъ частяхъ Библія очень много.

5) Длятскія представленія о Богв. Въ Библіи мы встрѣчаемся съ представленіями о Богв, которын кажутся намъ просто дѣтскими при свѣтѣ ученія, даннаго намъ Іисусомъ. Въ Исходѣ XXX, 34 — 38 мы напримѣръ видимъ, что Богь даетъ Монсею очень подробныя наставленія, какъ приготовить благовонное куреніе, которое было бы "святыней для Господа" и употреблялось въ скиніи собранія, гдѣ Господь долженъ былъ явиться Монсею. Всякій другой, приготовившій себѣ курительный составъ, подобный этому, долженъ былъ быть преданъ смерти. Итакъ мы видимъ Творца вселенной, занятымъ великимъ дѣломъ обученія Монсея, какъ составить пріятную для него благовонную смѣсь, которой онъ непремѣнно желаетъ наслаждаться одинъ, приговаривая къ смерти всякаго, кто вздумалъ бы конкурировать съ нимъ въ фабрикаціи благовонныхъ веществъ.

\*) Cm. "Bible for Learners", vol. I pp. 284. 285.

6) Нравственно унизительныя представления о Богю. Нѣсколько примѣровъ, относящихся по существу къ этой главѣ, помѣщены уже нами въ главѣ о "Нравственномъ и религіозномъ прогрессѣ въ Библіи," къ которой мы и отсылаемъ читателей.

Кромѣ того, я приведу здѣсь вѣсколько фактовь.

Ни одинъ искренній читатель Библіи не можеть отрицать того, что въ ней встръчаются такія представленія о Богь, которыя изображають его, какъ несовершенное въ нравственномъ отношеніи существо. Мы, напримъръ, читаемъ, что Богь ожесточалъ сердце Фараона, чтобы онъ не выпускалъ сыновъ Изранля изъ Египта (Исходъ VII, 13 и XI, 10), послѣ чего онъ за это посылаеть на него самыя ужасния наказанія. Могло ли это быть справедливымъ со стороны Бога? Конечно нѣтъ; иначе мы должны были бы думать, что нравственность Бога несравненно ниже нравственности человѣка. Во второй заповѣди Богъ запрещаетъ намъ идолопоклонство на томъ основанія, что онъ ревнивый Богъ\*). Здѣсь ему приписывается такая черта характера, которая унизительна даже для человѣческаго достоинства.

Далее Богъ привазываетъ Моисею сказать египетскому царю: "мы хотели бы пойти въ пустыню на три дня пути, чтобы принести жертву Господу Богу нашему," тогда какъ цёль ихъ на самомъ дёлё была вовсе не жертвоприношеніе, а совершенное бёгство изъ Египта навсегда. Здёсь мы видниъ, что Богъ учитъ Моисея лжи. Немного далёе Богъ повелѣваетъ Моисею внушить евреямъ, чтобы они, передъ выступленіемъ въ походъ, заняли у своихъ сосёдей, египтянъ, какъ можно больше драгоцённыхъ вещей и увезли ихъ съ собой. Здёсь онъ повелѣваетъ не только ложь, но и грабежъ.

Когда въ пустынѣ среди израильтянъ происходило возстаніе противъ Моисея подъ предводительствомъ трехъ человѣкъ: Корея, Дасана и Авирама, Богъ повелѣваетъ Моисею и Аарону отдѣлиться оть народа, чтобы предать весь народъ огню. Но Моисей и Ааронъ просятъ Бога не гнѣваться на весъ народъ за грѣхъ одного человѣка. Несмотря на это заступничество было поражено 14,700 человѣкъ, не считая 250 бунтовщиковъ,

<sup>\*)</sup> Исходъ XX, 5; XXXIV. 14; Второз. V, 9.

поглощенныхъ землетрясеніемъ. И они были бы истреблены всё до единаго, какъ виновные, такъ и невиновные, если бы Ааронъ не поспёшилъ туда съ кадильницей полной куренія, чтобы этимъ искупить грёхъ народа и прекратить пораженіе. (Числа XVI, 20 — 50). Здёсь Ааронъ и Моисей представлены не только болёе милосердными, но и болёе справедливыми, чёмъ Богъ.

Даяће ми видимъ, что Богъ приказываетъ Іисусу Навину истребить населеніе цѣлаго ряда городовъ, всѣхъ мужчинъ, женщинъ и невинныхъ дѣтей, только для того, чтобы онъ (Іисусъ Навинъ) и его спутники могли завладѣть этими городами и ихъ богатыми землями. (Іисусъ Навинъ Х, 28 — 41). Если бы христіане встрѣтили подобные разсказы въ Коранѣ, они не преминули, бы воспользоваться этимъ, какъ явнымъ доказательствомъ низости и безнравственности понятій о Богѣ, проповѣдуемыхъ магометанской религіей. Но если эти понятія низки и несовершенны, когда встрѣчаются въ Коранѣ, то развѣ они менѣе низки и несовершенны, когда мы находимъ ихъ въ нашемъ Ветхомъ Завѣтѣ ?

Приведу еще одинъ примъръ. Въ жизнеописании Інуя им. находимъ столько ужасныхъ преступленій, сколько одинъ человъкъ только въ силахъ совершить, и всѣ они сдъланы по повелёнію Бога или съ его согласія (см. 4 Цар. гл. IX и X). Прежде всего Івуй застрѣливаеть даря Іорама и приказываеть убить. царя Охозія; затёмъ онь хитростью завладеваеть головами семидесяти сыновъ Ахава, которыя ему приносять въ Изреель въ корзинахъ. Дѣлая видъ, будто это избіеніе совершено безъ участія и вѣдома его, онъ тѣмъ не менѣе продолжаетъ избивать всёхъ остальныхъ родныхъ и друзей Ахава, всёхъ вельможъ и священниковъ его, такъ что "не осталось ни одного уцёлёвшаго." Однако оказывается, что въ живыхъ осталось еще сорокъ два брата Охозін. Онъ закалываеть и ихъ; затёмъ онъ хитростью заманиваетъ въ храмъ священниковъ Ваала и, не предупредивъ ихъ ни словомъ, избиваетъ ихъ всёхъ. Очевидно Імуй поступаеть какъ безсовёстный узурпаторъ, полагающій безопасность своего трона въ истреблении всей предшествующей династи. Избіеніе же служителей Ваала было сделано имъ отчасти въ угоду священникамъ Іеговы, служившимъ ему орудіемъ въ осуществлени его плановъ, отчасти же для того, чтобы вытравить.

изъ народа всѣ слѣды симпатіи къ дому Ахава. Онъ былъ обманщикъ, лицемѣръ и убійца въ полномъ смыслѣ слова, но Виблія говоритъ намъ, что онъ дѣлалъ все угодное въ очахъ Божіихъ, и все, "что было на сердцѣ у Бога" и за это былъ одобренъ и награжденъ имъ.

Что намъ сказать на все это? Можемъ ли мы теперь, при свътъ цивилизаціи и христіанства примириться съ такими недостойными представленіями о Богъ? Можемъ ли мы хоть одну минуту върить въ непогръщимость книги, содержащей въ себъ такія понятія?

7) Внушеніе злыхъ и несправедливыхъ дълъ. Но Ветхій Завётъ не только и прямо, и косвенно даетъ свою санкцію всякимъ дурнымъ дѣламъ; онъ во многихъ мѣстахъ прямо-таки учитъ совершать ихъ. Такъ напримёръ мн читаемъ въ Исходѣ (XXII, 18) заповёдь: "Ворожей не оставляй въ живыхъ." Это повелёніе убивать ворожей, можно сказать почти съ достовёрностью, было причиной того, что сотни і тысячи, если не милліоны невинныхъ людей были повёлены, сожжены, потоплены, убиты всякими другими способами; совершенно такъ же какъ подобный этому и упомянутый нами выше текстъ въ Ведахъ заставилъ безчисленное множество индусскихъ вдовъ совершить надъ собой ужасный обрядъ Сётти\*). Такое роковое значеніе имѣетъ для человѣчества ложная проповѣдь или дурное повелѣніе, возложенное на людей во имя непогрѣшимости священной книги.

Во Второзаконіи (XXI, 18, — 21) мы находимъ повелѣніе побивать камнями буйныхъ и непокорныхъ дѣтей, и притомъ просто по обвиненію родителей, безъ всякаго суда. Представьте себѣ, что какое-либо изъ нашихъ законодательствъ издало бы такой законъ въ наше время, и что гражданскія власти попытались бы привести его въ исполненіе. Не осудила ли бы его немедленно общественная совѣсть, какъ не только несправедливый, но прямо-таки жестокій и страшный законъ? Во Второзаконіи (XIV, 21) мы читаемъ: "Не ѣшьте никакой мертвечины; пришельцу, который въ городахъ твоихъ, отдай ее — овъ пусть ѣстъ ее, или продай иноземцу." Какъ согласовать такую торговлю дурнымъ мясомъ съ правиломъ не дѣлать другимъ того,

<sup>\*)</sup> Обрядъ сожженія вдовъ. (Ред.)

чего не желаешь себѣ? Въ IX Псалмѣ есть молитва, въ которой псалмопѣвецъ молитъ Господа ниспослать на врага и даже на дѣтей его самыя ужасныя бѣдствія. Онъ говорить: "да будутъ дни его (врага) малочисленны;" "дѣти его да будутъ сиротами и жена его вдовою;" "пусть дѣти его скитаются и просать;" "да не будетъ милующаго сиротъ его." Въ другомъ псалмѣ (СХХХVІ) авторъ восклицаетъ при видѣ своего врага: "Блаженъ, кто возьметъ и разобъетъ младенцевъ твоихъ о камень." Вдохновенны ли были псалмопѣвцы, когда писали такія слова? Если да, то нужно еще спросить: вдохновлены кѣмъ? Богомъ или сатаной ?

Въ третьей книгѣ Монсея (XXV, 44 — 16) им находимъ проповѣдь рабства, и не какъ временнаго учрежденія, но какъ чего-то вѣчнаго: "отъ нихъ (т. е. отъ сосѣднихъ народовъ. *Перев.*) покупайте раба и рабыню... вѣчно владѣйте ими, какъ рабами." Но довольно !

Что же намъ теперь сказать объ этихъ явныхъ несправедливостяхъ, освящаемыхъ религіей и пропов'ядуемыхъ во имя ея? Отвёть можеть быть только одинь: оне должны быть осуждены, гаф бы онф намъ ни встретились. Конечно, если бы подобныя наставленія составляли самую сущность ученія Библін, то она не только не имѣла бы никакой цѣны въ религіозномъ отношенін, но была бы еще проклятіемъ для міра. Къ счастью, каждый разумный читатель знаеть, что это не главныя ученія Библін. Темъ не менее эти безиравственныя требованія составляють часть ся ученій. Этого факта никто не можеть отрицать. Какимъ же образомъ мы можемъ лишить ихъ зловреднаго дѣйствія? Конечно не отрицаніемъ и еще меньше защитой яхъ или попытками оправдать ихъ. Это значило бы увъковъчить и бережно сохранять ихъ нравственный ядъ. Единственный способъ сдёлать ихъ безвредными, это открыто признать всё эти несовершенства и въ то же время указать на то, что въ нихъ слёдуеть видёть только начало Библейской религіи, а не конечный результать ся; что они продукть ся детскаго періода, а не совершеннолѣтія ея; они только первые кислые и горькіе - и даже ядовитые, незрълые плоды ен, не похожіе на тъ питательные и здоровые плоды, которые созрѣвають въ свое время. Отъ этого перваго низкаго уровня религія Библін поднимается все выше до духовной высоты великихъ пророковъ и

Інсуса. Они тѣ учителя, которые придають Библін *гласный* ея характерь, они представители ея истинной религіи, поставившіе Библію во главѣ всѣхъ другихъ произведеній этической и религіозной литератури.

Итоги. Мы сдёлали весьма краткій обзоръ нёкоторыхъ изъ наиболёе очевидныхъ затрудненій, встрёчающихся на пути мыслящихъ людей, которые желали бы вёрить въ совершенство и непогрёшимость Библіи при свётё новой науки и современнаго умственнаго развитія.

Обыкновенно пропов'яники и учители религи обвиняють людей, не върящихъ въ непогръшимость Библіи, въ томъ, что они не желают вврить и не желають вслёдствіе какихъ-нибудь дурныхъ побужденій другими словами, ихъ невёріе считается чёмъ-то преднамёреннымъ, злымъ. Надёюсь, что мнё. удалось доказать опибочность этого митнія. Люди обязаны върить, что два и два — четыре. Они не могуть думать иначе, какъ бы они ни желали этого. Такимъ же образомъ. когда люди принимаются за изучение Библии съ открытыми глазами и честнымъ сердцемъ и видятъ, что въ книгѣ этой есть недостатки, соотвётствующіе недостаткамъ народовъ и времень, оть которыхь она происходить, то одно желаніе по прежнему видёть въ Библін совершенную и непогрёшимуюкнигу не въ состояни уже удержать въ нихь эту въру. Многочисленныя и явныя несовершенства, прошедшія цередь нашими глазами на предыдущихъ страницахъ, постоянно возстаютъ передъ. ними и, несмотря на всё усилія считать ихъ совершенствами, они все-таки будуть видеть въ нихъ только несовершенства. Поэтому настойчивое требование церкви, во чтобы то ни стало считать все въ Библіи совершенствомъ, можетъ казаться только весьма страннымъ и неразумнымъ.

Такое требование церкви приводить людей къ невприю. Нѣть ничего естественнѣе, какъ то, что результатомъ такого образа дѣйствія церкви рано или поздно должно быть враждебное отношеніе всѣхъ искреннихъ, мыслящихъ людей къ церкви и Библіи. И дѣйствительно духовенство и религіозная пресса постоянно сѣтуютъ на то, что многіе изъ самыхъ интеллигентныхъ нашихъ умовъ отворачиваются отъ христіанства, и этотъ фактъ очевидно въ значительной мѣрѣ объясняется слѣпымъ безуміемъ христіанской церкви, упорно требующей вѣры въ непогрѣшимость Библіи и исключающей изъ своей христіанской паствы всёхъ, не върующихъ въ нее. Почему этому безумію до сихъ поръ не положенъ конецъ?

Личшій и болье мидрый исходь. Какимъ образомъ интеллягентные христіане могуть не видёть, что нёть никакой необхонимой связи между вёрой въ безошибочность всёхъ разсказовъ и ученій, издоженныхъ въ Библія, и вврой въ высокія нравственныя и духовныя ученія Исаіи, Павла и Інсуса? Конечно, для церкви и всёхъ, кому близки интересы христіанства, наиболье мудрый исходъ — стать на совершенно иную точку врвнія въ вопросв о непогрешимости Библін. Пусть они оставать всё безполезныя, безумныя и неизбёжно вредящія имъ усилія искусственно поддерживать этоть догмать. Есть средство более лостойное ихъ: это отврыто и не колеблясь признать всё ошибки и несовершенства, которыхъ разумная и честная вритика находить въ Библін. Пусть они съ спокойнымь довёріемь возложать всё свои надежды на тё высокія достоинства и заслуги Библін, которыя такая критика въ полной мерт за ней признаетъ. Пусть они скажуть: "Намъ не нужно, чтобы кто-нибудь вёриль въ то, во что нёть основанія в'врить. Мы, какъ никто боле, заинтересованы въ томъ, чтобы отврыть всѣ ошибки и несовершенства Библін, дабы предостеречь людей противь нихъ. Мы заботимся только о правдъ и особенно о нравственной и духовной правдѣ, о правдѣ совѣсти и сердца, которая сама свидѣтельствуеть о себь." Какъ только всё христіанскія церкви и народы стануть на эту точку зрвнія (а многіе изъ мудрвищихъ между ними уже становятся на нее), они избавятся оть сокрушающаго бремени несовершенства Баблін, которое они несли до сихь поръ, отъ этой безнадежной Сизифовой работы — защищать эти несовершенства и всячески, правдой и неправдой, стараться навязать людямъ нашего времени въру въ ихъ совершенство. Тогда освобожденныя такимъ образомъ духовныя силы христіанства найдуть себь лучшее и болье достойное применение.

Если мы отрпиимся отъ идеи о непогръшимости Библіи, то она много вышграетъ отъ этого, и какъ молитвенная книга, и какъ руководство для практической религи. Нъвоторые опасаются, чтобы отрътеніе отъ догмата непогрътимости не повредило Библін, какъ молитвенной книгъ и руководству

Сандерлэндъ.

практической религін. Но это опасеніе напрасно: во многихъ весьма важныхъ отношеніяхъ оно напротивъ подняло би ея значеніе. Ибо, какъ ми уже говорили, устраненіе нден непогрішимости не можетъ нанести никакого вреда висшимъ и более духовнымъ ученіямъ Библін, — тімъ частямъ ея, котория "полезни для наученія, для обличенія, для исправленія и наставленія въ праведности". Это просто значило би внустить въ христіанскую религію струю здороваго воздуха, которая би видула изъ нея, какъ мякину, массу вещей, не только не способныхъ дать пищу благочестивымъ умамъ или духовное назиданіе кому би то ни било, но служащихъ, напротивъ того, для всёхъ препятствіемъ къ благочестію и ущербомъ для назиданія.

Доктрина непогръшимости, — врагь добродътели, опасный особенно для дътей. Многіе изъ самыхъ мудрыхъ и трезвыхъ нанихь умовь все сильнее и сильнее убеждаются вь томъ, что одно изь самыхь великихь препятствій, сь которымь вь наше время приходится бороться добродетели. — общераспространенное настойчивое требование церкви, считать ветхозаветную нравственность совершенной. Мы видели, что въ ней очень много несовершеннаго. Ни одному человёку, приступившему къ изучению Ветхаго Завёта съ неизвращеннымъ умомъ, не придетъ въ голову называть ветхозавътныя понятія о нравственности - совершенними. И даже тв люди, которые серьезно защищають ихъ совершенство, безъ малейшаго колебанія осуднин бы всё ихъ недостатки, если бы нашли ихъ въ какой-нибудь другой изъ великихъ священныхъ книгъ міра. Почему же такая нравственность въ наше время еще выставляется образцомъ? Развѣ она не должна неизбѣжно нанести вредъ людямъ и особенно дётямъ? Подумайте о тёхъ милліонахъ дётей воскресныхъ школъ, съ молодыми, впечатлительными душами, воторымъ изъ году въ годъ каждое воскресенье систематически внушается, что Іисусъ Навинъ былъ правъ, избивая мужчинъ, женщинъ и летей, что Інуй поступаль хорошо, истребляя весь домъ Ахава, а Монсей и Ааронъ, обманывая Фараона, только исполняли повеление Божіе, что еврейскій народъ должень быль убивать ворожей, держать рабовь и т. п. вещи (о которыхъ въ Библін сказано, что онѣ совершались по повелѣнію Божів), и представьте себь, какое основаніе закладывается

этемъ ученіемъ въ милліони дътскихъ душъ, и можно ли на такомъ фундаментѣ стройть нравственный характеръ и развить чуткую совѣсть, можно ли такимъ воспитаніемъ сдѣлать изъ дътей чистыхъ и возвышенныхъ духомъ мужчинъ и женщинъ! Можетъ ли что-нибудь когда-либо вознаградить или исправить это полное смѣщеніе и извращеніе нравственныхъ понятій въ дѣтской душѣ?

Мы не должны оставаться индиферентными къ этому вотросу. Изъ этого мы видимъ, что учение о непограшимости Библін вовсе не такая вещь, къ которой кто-либо изъ насъ кожеть относиться индиферентно, и что совсёмь не безразлечно, знать или не знать встину въ этомъ отношения. На насъ лежить тажелая и торжественная религіозная обязанность отречься отъ догиата, наносящаго такой снльный ушербъ характеру Божества, которому ин поклоняемся, и действительности нашихъ нравственныхъ интунцій. Здёсь опасность грозить всему, что у насъ есть самаго высокаго и священнаго въ религіи и жизни. И если мы хотимъ сохранить религію, то мы не должны закрывать глаза на эту опасность. Когда мы встречаемъ въ Библіи унизительныя и безиравственныя изображенія Бога, им должны сказать: они ложни, доли писавшіе ихъ, имъли низвія и иссовершенныя понятія своего времени: мы же, озаренные свётомъ, даннымъ намъ Інсусомъ и 18-ью веками, прошедшими съ тёхъ поръ, поклоняемся Богу несравненно высшему и лучшему, чёмъ Богъ тёхъ несовершенныхъ древнихъ писаній.

Продолжая серьезно держаться Библіи, мы должны быть разборчивы. Высоко цёня богатое наслёдіе нравственныхъ и религіозныхъ истинъ и чувствъ, которыя мы находимъ на ен почтенныхъ страницахъ, мы отнюдь не должны впадать въ роковое безуміе, освящающее заблужденія только потому, что они случайно связаны съ истиной. Разумно понимая Библію и правильно употребляя ее, мы можемъ оставить ее въ нашихъ воскресныхъ школахъ, церквахъ и домахъ, какъ великую и въ истинномъ смыслё слова священную внигу религіи, но мы должны остерегаться дёлать изъ нея, выёсто благословенія, проклятіе для насъ самихъ и въ особенности для нашихъ дѣтей, признавая и заставляя другихъ признавать ее тѣмъ, что она не есть на самомъ дѣлѣ, т. е.: непогранимой книгой.

# ХХІІ. Библія и вдохновеніе.

Приближансь въ концу нашего изслёдованія, ми должни остановиться еще на нёсколькихъ вопросахъ, настоятельно требующихъ отвёта.

### Вдохновеніе.

Можеть ли Библія, при свётё открытыхъ нами фактовъ, считаться кпигой богодухновенной?

Ответь на этоть вопросъ очевидно зависить отъ того, какъ мы понимаемъ слово "вдохновеніе". Бсли мы придаемъ ему то узвое, механическое, не духовное значение, которое до сихъ поръ слишкомъ часто придавалось ему, если мы видимъ въ внохновенныхъ писателяхъ только пассивныя орудія, какъ бы музыкальные инструменты, на которыхъ игралъ всемогушій музыканть, или писцовь, рука которыхъ чудеснымъ образомъ направлялась для начертанія словъ, за иниціативу и смыслъ которыхъ они не отвётственны, - если мы такъ понимаемъ слово вдохновеніе, то мы должны отвётить, какъ всюду съ возрастающей ясностью и единодушіемъ отвѣчаеть новѣйшая библейская критика: "нёть, ничто въ священныхъ писаніяхъ не указываеть на такое вдохновенное происхождение ихъ." Но если мы подъ вдохновеніемъ разумвемъ нвуто живое, а не механическое, нѣчто не только божественное, но и человѣческое, и божественное именно потому, что оно такъ высокогуманно и благородно; если мы подъ вдохновениемъ разумвемъ. не пассивное сослояние, а, напротивъ, двятельность наиболе интенсивную, вслёдствіе живительнаго соприкосновенія сь безконечнымъ разумомъ, когда человёкъ озаряется "тёмъ истиннымъ свётомъ, который просвёщаеть всякаго человёка, прихоляшаго въ міръ." отврываеть свою душу приливу безконечной жизни и становится ясновидящимъ и пророкомъ, руководителемъ и вожлемъ своихъ собратьевъ во всемъ, касающемся духовной жизни; если мы, однимъ словомъ, разумвемъ подъ вдохновеніемъ нѣчто, достаточно широкое, благородное и духовное, то ин должны будемъ отвётить: Библія богата такимъ вдохновеніемъ, и рость науки не только не можеть его омрачить, но долженъ сдѣлать его еще более лучезарнымъ.

Конечно, ни одинь разумный ученый не станеть утверждать,

Что ато вдожновеніе въ Виблін вездѣ одннаково високо; к къ -самомъ дѣлѣ, мы видѣли, что нѣкоторыя части ел не нослтв на себѣ ни малѣйшихъ слѣдовъ вдохновенія. Въ другихъ частяхъ, наобороть, у насъ недостаетъ словъ, чтобы достойнымъ образомъ выразить всю глубину и богатство отврывающейся въ нихъ нравотвенной и духовной силы. Изъ какого другого источника, кромѣ вѣчнаго и божественнаго, могла исходить истина тѣхъ великихъ изреченій Ветхаго и Новаго Завѣта, которыя тотчасъ же возстають въ нашемъ умѣ, какъ только мы подумаемъ о томъ, что есть высшаго въ нашей религіи ? Изъ какого другого родника, какъ не изъ самаго божественнаго въ мірѣ вдохновенія, могли пить люди, слова которыхъ во всѣ времена находили отвукъ въ безчисленныхъ милліонахъ человѣческихъ сердецъ, волнуя и вдохновляя ихъ такъ, какъ ничто другое никогда не волновало и не вдохновляю ихъ?

Откровеніе. Есть ин Библія божественное откровеніе? Или върнье: содержить ми Библія въ себь божественное откровеніе? И здъсь опять компетентное научное изслъдованіе даеть намъ утвердительный или отрицательный отвъть, смотря по тому, какое значеніе мы придаемъ слову "откровеніе": болье широкое или узкое, духовное и жизненное или формальное и механическое.

Чаннинъ говоритъ: "Іисусъ пришелъ, чтобы открыть намъ Отца. Но развѣ о Богѣ, безконечномъ и общемъ Отцѣ нашемъ, свидѣтельствуетъ только одинъ этотъ голосъ, раздавшійся много вѣковъ тому назадъ на берегахъ Іордана или озера Тиверіадскаго? Развѣ небо и земля всегда говорятъ съ нами непонятнымъ намъ языкомъ? Развѣ на стравицахъ природы не написано ничего? Развѣ душа человѣка не носитъ въ себѣ никакихъ свидѣтельствъ о своемъ Творцѣ? Развѣ совѣсть не признаетъ высшаго Авторитета кромѣ себя самой? Развѣ разумъ не находитъ нигдѣ ни слѣда высшаго Разума, непонятнаго для него, но отъ котораго онъ самъ исходитъ, какъ лучъ исходитъ отъ солнца? Развѣ сердце въ предѣлахъ вселенной не находитъ Друга, достойнаго довѣрія и любви?"

Геберъ Ньютонъ говоритъ: "Настоящій престолъ Божій въ душѣ человѣка, куда Вѣчный нисходить, чтобы открыть себя человѣку. Откровеніе — свѣтъ. Всюду, гдѣ есть проблески свѣта духовнаго или правственнаго, всюду, гдѣ темныя загадки происхожденія, природи и назначенія человіка озарнотся світокъ ; всюду, гдё существо, личность и характерь Бога внотунають изъ мрака, наполная насъ съ новой силой чувствоить благоговінія, высшей надежди, віры и любви, — такъ ми иміень діло съ истиннымъ откровеніенъ для нашей дини."

Эти слова двухъ выдающихся религіозныхъ учителей нашего столётія намекають на то пирокое пониманіе откровенія, которое библейская критика старается дать намъ вмёсто прежняго узкаго и болёе механическаго пониманія. Если им въ этонъ смыслё поймемъ слово откровеніе, то у нась не можеть быть болёе вопроса о томъ, содержить ди въ себѣ Библія откровеніе отъ Бога и о Богѣ.

Но это не единственное божественное отвровение. Въ цёлонъ оно безъ сомнёнія составляеть высшій и лучшій продукть древняго міра, но это еще не все, что виділь мірь. Ибо смість ли мы отвергать всё другія священныя книги человечества; нидусскую и персидскую библін, болёв древнія, чёмъ наша; будайскую библію, содержащую въ себе одно изъ самыхъ возвишенныхъ этическихъ ученій міра и почитаемую священной гораздо большимъ числомъ людей, чёмъ наша христіанская Виблія; китайскія библін, тоже древнія и почтенныя книги; и Коранъ — библію нёкоторыхъ изъ благороднёйшихъ народовъ прошлаго? Должны ли мы отвергнуть всё эти священныя книги и объявить, что голось Бога не слишенъ въ нихъ? Я, во всякомъ случав, не осмвливаюсь сдвлать это. Я не осмвлюсь отрицать, что Богъ отврылъ себя людять черезъ посредство тисячи великихъ и чистихъ душъ, мисли которыхъ наполняютъ всѣ наши библіотеки, и что онъ все еще продолжаеть проявлять себя все болье явственно и полно, какъ въ природъ, въ каждомъ цвёткё и каждой звёздё, такъ и въ науке во всёхъ ев областяхъ, въ искусстве, позяни, музыке, истории, въ уме, совёсти и сердцё каждаго человёка. Я не осмёливаюсь думать, чтобы человёкь могь когда-либо обладать какимь бы то ни было цённымъ знаніемъ, полезной истиной, благороднымъ стремленіемъ, вдожновеніемъ или побужденіемъ, которое не исходило бы отъ Бога и не было бы поэтому Божьниъ откровеніемь. Какъ могло бы отвровеніе Божіе заключаться въ одной какой-нибудь книгь, или даже целой серін книгь, когда и всё книги въ мірё не могуть вмёстить его во всей его полнотё? И хотя би книги писались еще въ продолжение десяти тисячъ лётъ, и въ мірё оказалось би столько же библіотекъ, сколько ввёздъ на небё, и такихъ же общирнихъ, какъ древная Александрійская, — и тогда источникъ откровенія Вожія остался би все такимъ же богатымъ и неизслиаемымъ.

Библя ми произвела религію и правственность, или же она сама продукть религіи и правственности? Можно ін назвать Библію источникомъ религіи и правственности? И можно ін сказать, что люди не знали бы ни истинной религіи, ни правотвенности, если бы никогда не существовало такой книги, какъ напа Библія?

Посяћ већкъ предмаущихъ разсужденій эти вопросы, конечно, могутъ показаться по меньшей мёрё излишними, но они такъ часто ставятся искренними и серьезными людьми, что заслуживаютъ и здёсь точнаго и опредъленнаго отвёта. Мы вполит удовлетворительно исполнимъ эту задачу, если укажемъ на отношеніе къ этимъ вопросамъ всего, открытаго нами въ предыдущихъ главахъ.

И религія, и нравственность существовали у людей задолго до появленія Библін или хоть какой-нибудь части ся. Въ тёхъ частяхъ свёта, гдё о нашей Библін никогда не слыхали, и религія, и правственность тёмь не менёе процвётали и приносили обильные плоды въ продолжение цёлыхъ тысячелётий. На первыхъ страницахъ этой книги мы указали на то, что многія ИЗЪ САМЫХЪ ЧИСТНАЪ И ВОЗВЫШЕННЫХЪ НДАВСТВЕННЫХЪ И ДЕЛИгіовныхъ ученій Ветхаго и Новаго Завета съ большей или меньшей рельефностью изложены и въ другихъ священныхъ книгахъ человёчества, причемъ нёкоторыя изъ этихъ книгъ болѣе древняго происхожденія, чёмь наши. И если мы изслёдуемъ литературу и исторію даже тёхъ народовъ, у которыхъ не было священныхъ книгъ, какъ напримъръ грековъ и римлянъ, то мы и у нихъ найдемъ многочисленныя проявленія благородныхъ добродътелей; что же васается благочестія, то никто не будеть отрицать, что произведенія ихъ часто проникнуты духомъ истиннаго и чистаго поклонения Богу.

Итакъ мы видимъ, что не Библія была творцомъ нравственности въ мірѣ, а, наоборотъ, нравственностъ и религія въ своемъ постоянномъ ростѣ и развитіи, въ постоянной борьбѣ съ неясностью и путаницей понятій и человѣческой слабостью,

въ постоявномъ стремленіи къ большой опредъленности и силъ, произвели нашу Библію и всё другія священныя книги человъчества. И если бы наша Библія и всё другія существующія библіи были уничтожены, религія и нравственность порождани бы все новыя и новыя книги, покуда въ мірѣ чувствуется потребность въ нихъ. Основы добродѣтели и религія находятся не въ какой бы то ни было книгѣ, но въ Бою, въ природъ вещей, въ душю человъка.

Это, конечно, не значить, что Библія, разъ она была создана, не оказала весьма существенной помощи прогрессу и развитію нравственности и религіи у тёхъ народовъ, среди которыхъ она распространялась; въ общемъ можно сказать, что эти народы обязаны ей весьма многимъ, и что исторія ихъ сложилась бы вёроятно совершенно иначе, если бы Библія не появилась среди нихъ. И въ самомъ дѣлѣ, мы можемъ назвать нашу Библію въ извёстномъ и истинномъ смыслѣ источникомъ той особой формы религіи, которая извѣстна нодъ именемъ *хрис* стианства, совершенно такъ же, какъ мы можемъ назвать Веды источникомъ религіи браминовъ. Но мы никогда не должны забывать, что не Библія создала религію, а религія и праведность создали Библію.

Какъ отличить истинное отъ ложнаю, вдохновенное отъ невдохновеннаю въ Библіи. Если Библія не есть книга непогрѣшимаго вдохновенія, если въ ней есть опибки и недостатки, то какъ узнать, что въ ней истинно и плодъ вдохновенія и что — ложно и лишено вдохновенія? Другими словами, что мы должны принять и что мы должны отвергнуть въ Библій? Этотъ вопросъ нерѣдко приводитъ серьезные и добросовѣстные умы въ истинное смятеніе. Не странно ли это, когда отвѣть такъ простъ и ясенъ?

Во всемъ, что касается научныхъ и историческихъ вопросовъ и вообще всей фактической стороны Библіи, мы можемъ открыть, что правда и что неправда, совершенно такимъ же способомъ, какимъ мы открываемъ ложь или истину въ другихъ вещахъ, т. е. посредствомъ изслёдованія. Путемъ честнаго изслёдованія и безпристрастнаго изученія легко будетъ также разрёшить главнёйшіе вопросы, касающіеся фактовъ, изложенныхъ въ Библіи.

Что же касается того, какъ узнать, что принять и что

1.5

отвергнуть изъ правственных учений Библин, то это дела, по? жалуй, еще проще. И въ самомъ дъль, въ этой областво кажется и не существовало никогда серьезныхъ затруднений, въ особенности для техъ, которые раціонально и серьезно изучали Библію. Великія основныя ученія правственности ясни и не могуть быть превратно поняты. Они запечатлёны въ самой природь человыка и но мырь того, какъ человыческий родъ подвигается впередъ, достигая все высшей и болёе совершенной цивилизация, эти учения выступають все съ большей и большей ясностью, и это происходить даже въ такихъ-местахъ. газ нивто нивогла не слыхаль о нашей Библін. Не странно ли ноэтому, что мы, живущіе въ самомь сердцё высшей цивеливаціи, которая когда-либо существовала въ мірь, непремьно хотимъ имъть сверхъестественно непограшимую Библію, чтобы отличать добродётель отъ порока, и низкое въ поведенія человека отъ благороднаго. Читая другія книги. мы обыкновенно безъ оссбаго труда составляемъ себѣ сужденія о томъ, что въ нихъ превосходно и достойно удивления и что дурно и унизительно. Почему же ны находимъ слишкомъ труднымъ рѣшить самимъ, читая Библію, что въ ней нравственно и хорошо, и что дурно? Да вёдь на самомъ деле мы всё. каковы бы ни были наши теоріи относительно Библіи, все-таки явлаемъ это различіе. Это ясно видно напримёръ изъ того, что всё христіанскіе народи нашего времени, какого би въроисповъданія они ни были, отвергають ученія Библіи о рабствв, нолигаміи и избіеніи ворожей, и въ то же время признають десять заповедей Моиссея, правидо: не делать ближнему того, чего не желаеть себь самому, и учение о первенствующемъ значении любви.

То же самое върно и по отношению къ великимъ *духовнымъ* ученіямъ Библіи. Они всё носять сами въ себё свои вёрительныя грамоти и свое право на авгоритетность. Такія изреченія, какъ заповёди блаженства и глава Павла о милосердіи, не могуть подать поводъ никакимъ недоразумёніямъ. Все дёло сводится къ одному, и ничего не можетъ бить проще: все въ Библіи, что помогаетъ жить читающимъ ее людямъ, даетъ имъ силу и висшее понятіе о Богѣ, что увеличиваетъ ихъ вёру въ человѣчество, расширяеть ихъ симпатіи, очищаетъ ихъ желанія, дѣлаетъ ихъ самихъ глубже и серьезвѣе и надежды ихъ

болёе свётлыми, все, что направляеть ихъ виередъ и заставляеть ихъ все съ большимъ постоянствоиъ посващать себя служению истинё, красотё и добру, все это можетъ быть принято всякниъ съ такой же увёренностью, какъ будто бы голосъ съ неба громео сказалъ ему эти слова. Съ другой сторони все, что въ Библіи или гдё бы то ни было ведеть къ умаленію нонятій человёка о Богё или смёдлевію правственныхъ его взглядовъ, къ пониженію его жизненныхъ идеаловъ и его понитій о своихъ обязанностяхъ или къ омраченію его духовнаго зрёнія — все это навёрное не отъ Бога, если мы называемъ Богомъ воплощеніе правди и правственнаго совершенства, достойное поклоненія; людей, поэтому никакая церковная санкція, никакія ссылки на свидётельство чудесъ и ничто другое не можетъ вмёнить людямъ въ обязанность принать такое ученіе.

Поставьте заповёди блаженства рядомъ съ проклятіями 109-го псалма, или исторію вёроломной Іанли, тайно убивающей человѣка, къ которому она должна была бы относиться дружелюбно, рядомъ съ притчей о добромъ Самарянинѣ; или заявленіе Екклезіаста: "и преимуществъ у человвка надъ скотомъ нётъ," со словами Іоанна: "Возлюбленные, мы теперь дѣти Божіи," можеть ни быть какое-нибудь сомнёние въ томъ, что тутъ исходить оть Бога и что нёть? Когда люди читають Библію, какь всякую другую книгу, безъ искусственныхъ теорій о непогрівшимости, смущающихъ здравый смыслъ и извращающихъ ихъ сужденія, то всякія затрудненія ночти или даже совершенно исчезають. Трудность определения, что принять и что отвергнуть въ Библін, издали кажущаяся нёкоторымъ такой непреодолимой, при ближайшемъ изслёдованіи таеть и испаряется и въ концв концовъ оказывается, что это быль только теологическій сонь.

ł

Библія ез сравненіи сз другими книгами. Можно зи ставить Библію на одинъ уровень съ другими книгами? На этотъ вопросъ я отвѣчаю согласно тому, что уже не равъ говорилось на предыдущихъ страницахъ: самые авторитетные критики и сужденія новидимому съ полнымъ единодушіемъ отвѣчаютъ на это: нѣтъ! Хотя на свѣтѣ много водопадовъ, но есть только одна Ніагара; хотя благородное искусство ваянія процвѣтало во многихъ странахъ, но Греція — только одна; всѣ націн и

ужа яжёли своихъ поэтовъ, но міръ произвелъ только одного Шекспира. Точно также надо сказать, что хотя многа страйн нородили великія и благородныя религіи, но Палестана была только одна, и это можно сказать инсколько не будучи пристрастнымъ. Во всёхъ другихъ религіяхъ появлялись великіе и чистме учители религін, но человёчество произвело только одного Іясуса. Природа всегда скупа на лучшія свои произведенія, какъ въ матеріальномъ, такъ и въ духовномъ отношеніи. Очевидно, лучшее нравственное и духовное произведеніе того древнаго міра, въ которомъ возникли всё наши великія религіи и въ которомъ таятся глубочайщіе источники нашей нравственной и духовной жизни, появилось въ Іудев и Галилей и ималло себё выраженіе въ собранія еврейскихъ религіозныхъ инсаній, которое ми назнваемъ Бабліей.

### XXIII.

# Неизмѣнная цѣнность Библіи.

Намъ уже много приходилось говорить о цённости Библін. Но на вопросё этомъ еще слёдуеть остановиться подробнёе. Опредёлимъ же окончательно, въ чемъ состоить эта цённость.

1) Библія, какъ литературное произведеніе. Всвин признано. что, по крайней мёрё, нёкоторыя части Библін имёють высокую литературную цённость. Самые компетентные критнки держатся. повилимому, того мнёнія, что извёстныя книги какъ Ветхаго. такъ и Новаго Завета могуть быть поставлены на ряду съ лучшими литературными произведеніями всёхъ странъ и вёковъ. Не мало такихъ авторитетовъ, которые ставятъ исалин Лавила такъ же высоко, какъ лирическія произвеленія Пинлара и Уордсуорта и сравниваютъ внигу Іова съ трагедіями Софокла и Шекспира, а пророчества Исаіи и Посланія къ Римлянамъ считаютъ равными любому изъ лучшихъ религіозныхъ и этическихъ произведеній въ мірь. Въроятно немногіе будутъ спорить со мной, если я назову Библію въ цёломъ, въ томъ видъ, какъ она существуетъ у насъ теперь, - величайшимъ и благородныйшимъ классическимъ произведениемъ въ Англия. Первый переводъ Библін на англійскій языкъ былъ слёдань такъ рано и тотчасъ же такъ неоспоримо занялъ первое мъсто въ напей интературѣ и сдѣлался нашей великой національной книгой, что онъ сильнве всякой другой книги повліяль на образованіе англійскаго языка и всей англійской литературы. Ми можемъ сказать, что переводъ Библій, сдёланный по приказанію короля Іакова въ 1611 г., послужнать главнымъ основаніемъ англійскаго языка нашего времени. Если би созвать десять наиболёе компетентныхъ ученыхъ и предложить имъ избрать лучшій, самый простой, чистый, сильный и въ то же время изящный образецъ англійскаго языка, девять изъ нихъ навёрное указали бы на общеприялтый у насъ переводъ Библін.

2) Библія нераздъльно связана съ каждой стадіей нашей инвилизации. Библіп принадлежить несравненно болёв важное и центральное мёсто въ исторіи развитія европейской и американской цивилизаціи, чёмъ какой бы то ни было другой книгё. Въ самомъ дёлё, сомнительно, чтобы человёкъ, изучающій нашъ новый христіанскій міръ, его исторію, литературу, философію, искусство, политику и учрежденія, могъ бы испытать столько неудобствъ отъ незнакомства съ Гомеромъ, Платономъ, Виргиліемъ, Цицерономъ, Данте и многими другими величайшими писателями міра, сколько онъ испыталъ бы отъ незнакомства съ однимъ только этимъ томомъ нашего Священнаго Писанія.

Этотъ фактъ нигдъ, можетъ быть, не выступаетъ съ большей рельефностью, чъмъ въ искусствев. Посъщая великія художественныя галлерен христіанскаго міра, ми видимъ, что искусство цѣлыхъ вѣковъ, и притомъ самыхъ плодотворныхъ періодовъ, со времени классическаго Рима и Аеинъ, почти исключительно занято темами, взятным изъ Библія. Со времени обращенія въ христіанство Рима и до самыхъ новѣйшихъ временъ искусство въ Европъ было такъ тѣсно связано съ христіанской религіей, что знакомство съ Библіей едва ли менѣе необходимо для пониманія европейскаго искусства въ цѣломъ, чѣмъ знакомство съ законами тяготѣнія для пониманія астрономіи и физики.

Но венмательный изслёдователь европейской литературы, истории, философии, политики и европейскихъ учреждений едва ли согласится съ тёмъ, что они стоятъ въ менёе тёсной связи съ Библіей, чёмъ искусство. Можетъ быть эта связь не такъ непосредственна и ее не такъ легко прослёдить, какъ въ искусствё, но, заглядывая глубже въ самую сущность вещей, мы находимъ, что въ двйствительности вдіяніе христіанства едва ли было менфе сильно и въ этой области.

3) Библія, какъ исторія эволюціи религии. Ни одно другое произвеление литературы не даеть намъ такой жизненной и поразительной, картины эволюцій религи и правственности н въ такихъ широкихъ разибрахъ, какъ Библія. Библія представляеть собой литературный памятникь роста Израильскаго народа въ продолжение десяти или двёнадцати вёковъ самой разнообразной и чудесной исторіи, начиная оть религіозныхъ и нравственныхъ понятій, мало отличавшихся оть понятій окружавшихъ ихъ язическихъ народовъ, до идей, процовъдованныхъ Інсусомъ и признанныхъ высшимъ религіознымъ и этическимь ученіемь міра. Но объ этомъ намъ нѣтъ надобности распространяться здёсь, такъ какъ мы уже подробнёе разсматривали этоть вопрось въ одной изъ предыдущихъ главъ. Мы говоримъ о развитін нашей англійской конституціи, какъ о чемъ-то чудеспомъ, и объ исторіи ся, какъ о самомъ ценномъ политическома завещания, оставленномъ прошлымъ всёмъ народамъ, говорящимъ по-англійски. Подобнымъ же завѣщаніемъ, но только несравненно более ценнымъ для всего религозного міра, является исторія эволюціи редигіи, изображенная намъ Ветхимъ и Новымъ Завѣтомъ.

4) Библія и монотеизмъ. Библія — мать монотеизма въ мірѣ, насколько это вообще можно сказать о какой бы то ни было книгѣ. Достойно вниманія, что всѣ три великія монотенстическія религіи посредственно или непосредственно коренятся въ нашемъ священномъ Писаніи. Іудейство и христіанство непосредственно, а магометанство — косвенно.

Мы склонны цёнить въ Библін лишь то, что связано съ христіанской религіей. Но это несправедливо. Іудейство тоже благородная религія, и оно оказывало большое вліяніе на міръ не только до, но и послё наступленія христіанской эры. Когда мы узнаемъ все, что исторія можеть намъ раскрыть, вёроятно окажется, что новая цивилизація гораздо большимъ обязана Израндо, чёмъ мы желаемъ признать, и не только въ религіозномъ отношеніи, но также въ отношеніи торговли, воспитанія, науки и литературы.\*)

\*) Болье подробное изследование вліянія евреевъ въ Римѣ и

И магометанство, по крайней мёрё въ нёкоторыхъ отношеніяхъ тоже благородная религія, и не подлежитъ сомнёнію, что вліяніе его не только на религіозную, но и на нителлектуальную и полнтическую исторію міра было чрезвычайно могущественно, и сфера его была очень общирна. Если вёрить извёстіямъ, которыя приходять къ намъ изъ Азіи и Африки, то магометанство въ настоящее время распространяется въ мірё съ большой быстротой.

Но магометанская религія не можеть быть вполив понята безъ знакомства съ Библіей, нбо оно такое же дитя Библін, какъ и Корана, а Іудейская религія ужъ совсёмъ непонятна безъ знакомства съ Ветхимъ Завётомъ.

Не зам'ячательно ли, что эта кинга такъ тёсно связана съ. тремя величайшими монотеистическими религіями въ мірё? Уже одного этого факта достаточно, чтобы по справедливости отдать Библіи предпочтеніе передъ всёми остальными священными книгами человёчества.

5) Библія, какъ книга практической религи. Но только изучан Библію съ практической стороны, какъ руководство къ жизни, мы научаемся понимать высшую цвеность ся. Каковы он ни были ся несовершенства, она въ цвломъ все-таки должна быть признана книгой безподобной нравственной глубины, полной вдохновенія и какъ нельзя болёе пригодной для того, чтоби служить высокимъ нравственнымъ стимуломъ человѣчеству. Съ неослабной энергіей и иногда прямо съ поражающей силой лучшіе авторы Библіи настанвають на величіи нравственной стороны жизни — на важности праведности, истины, милосердія и особенно правдивости въ поведеніи человѣка. Едва ли міръ когда-либо видѣлъ людей такъ глубоко-нравственныхъ, какъ наши ветхозавѣтые пророки, едва ли кто-нибудь

всей Римской имперіи въ продолженіе первыхъ вѣковъ христіанства читатель найдетъ въ книгь проф. Huidekoper'a "Judaism in Rome."

Дрэпэръ въ "Intellectual Development of Europe" также даетъ краткій обзоръ просвѣтительной дѣятельности евреевъ въ средніе вѣка: основанія ими университетовъ и пожертвозаній на нихъ и вообще поощренія ими наукъ, въ особенности медицини. См. стр. 414, 417 (Harper's Edition). Для болѣе полнаго ознакомленія съ этимъ вопросомъ см. "History of the Jews" Graetz'a. другой такъ мужественно и честно служнать тому, что считаль добромъ и истиной въ религи, какъ они. Порой слишкомъ фанатичние, порой грубие и жестокие, нъкоторие изъ нихъ истие сини своего суроваго въка, весьма различние какъ по нравственному и духовному своему складу, такъ и по умственному развитио и общественному своему положению, они тъмъ не менъе въ цъломъ были великие люди, слова которихъ' и до сихъ поръ, словно трубный гласъ, признваютъ человъчество въ праведности.

М. Арнольдь прекрасно виразних это въ слёдующихъ сло. вахъ: "Покуда міръ стоитъ, всё стремящіеся къ нравственному совершенствованію будутъ искать вдохновенія у Изранля, какъ у народа, проявившаго больше всего страстности и сили въ стремленіи къ праведности; слушая и читая слова, сказанныя Израилемъ, всё, озабоченные своей нравственной жизнью, почеринутъ въ нихъ такую силу и горячее рвеніе, которыхъ они не могутъ найти больше нигдё. Представьте себѣ, что человѣкъ, у котораго есть талантъ къ ваянію, сталъ би развивать его безъ помощи памятниковъ греческаго искусства, или что человѣкъ съ поэтическимъ дарованіемъ не захотѣлъ би изучать Гомера и Шекспира; то же самое было би, если би человѣкъ, одаренный стремленіемъ къ добродѣтели или праведности, вздумалъ развить въ себѣ этотъ даръ безъ номощи Библіи.

6) Библія, какъ источникъ утьшенія и вдохновенія. Если мы обратимъ теперь свой взоръ на ту сторону жизни, которая обыкновенно называется духовной и включаеть въ себв любовь, благодарность, благоговение, молитву, надежду, веру, высшія стремленія и поклоненіе Богу, — то и здъсь безъ преувеличенія можно сказать, что нёть вь мірё вниги, которая могла бы сравниться съ Библіей по мошности своего вліянія, по той помощи и тому вдохновению, которыя люди находять въ ней. Такія мёста, какъ нагорная проповёдь, ХШІ гл. І Посланія въ Коринознамъ, XIV и XVII гл. Ев. Іоанна, XV гл. Ев. Луки, VIII гл. Посланія въ Римлянамъ, V и VI гл. Посланія въ Ефеся-HAM'S, XXIII, XXVII, XXXVII, CIII, CXXXIX H MHORIE HDVгіе псалмы и отлёльныя м'вста въ шестнациати послёднихъ главахъ Исаіи — содержать такія духовныя соокровища, что по всеобщему признанию всёхъ вёковъ, у человёчества никогда не было ничего более драгоценнаго. Это - никогда не изся-

5

кающіе источники, которые, сколько бы изъ нихъ ни черпали, давали и будутъ давать безчисленнымъ милліонамъ людей животворящую воду, способную утолить самую сильную жажду души.

"Мы переворачиваемъ весь міръ въ поискахъ за истиной; съ надгробныхъ памятицковъ, съ пыльныхъ нергаментовъ, бывшихъ нѣкогда цвѣтущими нивами человѣческой души, мы собираемъ крупинки добра, чистоты и красоты; и когда мы нагруженные и усталые искатели лучшаго — возвращаемся назадъ съ нашихъ поисковъ, мы находимъ все, чему учили насъ величайшіе мудрецы, въ той книгѣ, которую читали нашй матери."

Эти слова Уиттiepa (Whittier) въ примънения къ нравственнымъ и особенно тъмъ учениямъ Библи, котория я назваль чисто духовными, едва-ли могутъ быть названы слишкомъ сильными.

Они указывають еще на одно обстоятельство, связанное съ Библіей, о которомъ, можетъ быть, не довольно часто вспоминають, но которое, однако, въ глазахъ многихъ людей придаеть и всегда будегъ придавать Библін, если не высшую, то, но крайней мёрё, болёе дорогую и близкую сердцу цённость: я говорю о томъ факть, что это та самая книга, "которую читали наши матери", --- другими словами, это великая священная книга, завёщанная намъ пёлымъ рякомъ вёковъ христіанства и освященная самыми великими и дорогими восноминаніями и ассоціаціями. Библія не только наше священное Шисаніе, но и внига богатая жизненнымъ сокомъ, питавшимъ все, что было высшаго и самаго священнаго въ надеждахъ и опасеніяхъ, радостяхъ и горестихъ, въ въръ, модитвахъ, стремленіяхъ и порывахъ нашихъ отцовъ и дъдовъ и почти всъхъ благороднъйшихъ мужей и святыхъ женщинъ всёхъ христіанскихъ вѣковъ. Пусть сердце всякаго человѣка само отвѣтить себѣ, много да это значитъ!

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

#### Друзья и враги Библіи. Двѣ крайности.

Библейская критика въ настоящее время нахолится поль непріятельскимъ огнемъ. Противъ свѣта, внесеннаго и еще вносимаго наукой въ толкование священнаго Писания, полнялось множество угрожающихъ голосовъ. Смёлые, сильные и правливые люди, стоящіе во главѣ прогрессивнаго направленія въ библейской критикѣ, часто поносатся, объявляются разпушителями и осуждаются духовными собратами, вавъ еретики. Со всёхъ сторонь намъ кричатъ, что они стараются разру**шить Библію. Но** вѣрно какъ разъ противоположное. Они стараются спасти Библію. Высшая критика созидаеть, но созидаеть единственно на тёхъ основаніяхъ, на которыхъ можеть быть построено хорошее и прочное здание. Мы часто слышимъ о "друзьяхъ" и "врагахъ" Библіи. Но нѣтъ враговъ хуже близорукихъ друзей. Истинные друзья Библін, это -сторонники благоговѣйнаго, но здраваго изученія ся, старающіеся поставить ее на раціональное, истинное и потому непоколебимое основание. Тъ же, которые хотять удержать ее на прежнемъ разрушающемся основанія, тв -- истинные враги Библін, ибо это основаніе неминуемо должно съ каждымъ днемъ все больше и больше таять при свётё свободной мысли и честнаго изслёдованія, какъ ледъ тасть отъ огня.

И только враги Библіи могуть говорить такія беземисленния вещи, какъ тѣ слова, которыя намъ такъ часто приходится слышать изъ неразуменахъ и легкомисленнихъ устъ: "Библія или вся — истина, или же она вся — ложь. Мы должны или всему вѣрить, или все отвергнуть."

Всему върить или все отвергнуть! Поистинъ это странное правило! Значить я долженъ также върить во всемъ Шекспиру или отвергнуть его всего? Долженъ бросить всего Гомера, если въ немъ есть хоть какія-нибудь опибки? Могу ли я отвътить астроному, которий покажетъ мнъ пятна на солнцъ: "вътъ

Сандерлэндъ.

15.

благодарю, мое правило: все или ничего. Покуда меня не убъдять въ томъ, что вся поверхность солнца свътла, я буду утверждать, что она вся темна." Можно ли сказать людямъ: "вамъ слѣдуетъ либо отказаться отъ употребленія въ пищу хлѣбнаго зерна, либо ъсть его вмъстъ съ мякиной." Неужели разсудительности и здравому смыслу нътъ больше мъста въ мірѣ? Или если мы можемъ пользоваться этими превосходными качествами въ другихъ дѣлахъ, то почему мы не можемъ пользоваться ими въ вопросахъ религи? Есть ли какое-нибудь основаніе относиться въ Библіи менъе справедливо, чъмъ въ Шекспиру, Гомеру или Платону?

Этого стравнаго правила: "все, или ничего", повидимому, придерживаются по отношению въ священному Писанию главнымъ обравомъ въ надеждё на то, что люди не захотятъ отказаться отъ всей Библін и потому, поставленные въ необходимость выбрать между двумя крайностями, принуждены будуть принять ее всю. Это изчто въ родъ орудія питви, съ номощью котораго надеются заставить людей признать догмать непогрътимости Библін. Но каковъ дъйствительный результать этой уловки? Результать довольно печальный. Она двласть людей лицембрами; подъ такимъ давленіемъ многіе, не върящіе и не могущіе върить, дълають виль, будто они върять всему въ Библін. Такой образъ дъйствія убиваеть мысль и вритическое изслёдованіе и дёлаеть людей ханжами. Ибо для людей, уже разъ открывшихъ глаза и увидъвшихъ несовершенства Библін, существуеть только одннь способь все-таки признать эти несовершенства за совершенства, это впасть въ умственное отупѣніе. Другое слѣдствіе теоріи непогрѣ**шиности то, что люди севершенно отказываются отъ Би**блін и всякой религіи, ибо многіе, слишкомъ честные, чтобы притворяться вёрующими въ то, во что они въ действительности не могуть вёрить, довять проповёдниковь и учителей религіи на словѣ и говорять имъ: "хорошо, если ужъ мы непремённо должны или всему вёрить, или все отвергать, то им предпочитаемъ все отвергнуть. Мы хотимъ мыслить, мы хотемъ разсуждать. Если Библія и религія требують оть нась, чтобы мы наложние оковы на свой разумъ е считале бы ложь правдой, то мы дучше поверненся въ немь объемь спеной." Такъ эта нельная, ни на чемъ не основанная альтернатива, поставленная благонам'вренными, но близорукими и невѣжественными приверженцами устарѣлаго догмата, толкаетъ людей въ невѣрію и отверженію всякой религіи.

Гёте, который ни на минуту не могъ допустить мысли, чтобы Библія была непогрътима, написаль о ней слёдующее: "Причиной того, что Библія была предметомъ ноклоненія у столькихъ народовъ и поколёній, была внутренняя цённость ея... Чёмъ выше будетъ подниматься культура другихъ поколёній, тёмъ больше будетъ Библія входить въ употребленіе у всёхъ, кто мудръ въ дёйствительности, а не только въ своемъ воображеніи."

Ніть, въ Библіи не все — истина, но и не все въ ней ложь. Она не можетъ быть принята вся, если не хочешь закрыть глаза и попрать пе только собственный разумъ, но я всякое научное изслёдованіе Библіи. Но многое въ ней можетъ быть принято и должно быть принято, если мы не хотимъ нарушить всё принципы разумной, литературной и нравственной критики и нанести большой ущербъ себё и всему человічеству.

Самое върное представление о Библи им получимъ, можетъ быть, если сравнимь ее съ золотыми принсками: какъ бы неистощимы ни были богатства этихъ прінсковъ, онв все же остаются присками, въ которыхъ не мало кварца и земли, какъ и во всвхъ другихъ рудникахъ. Но есть въ нихъ и золото - настоящее, драгоценное и божественное золото, смешанное съ большимъ количествомъ кварца и земли. Очевидно, что разумные люди не должны впадать ни въ то безуміе, которое объявляетъ и землю, и кварцъ волотомъ, ни въ противоположное безуміе тіхъ, которые все выбрасывають и ничего не хотять признать золотомъ на томъ основания, что они ясно видять смѣшанную съ нимъ землю и кварцъ. Задача разумныхъ людей, конечно, состоитъ въ томъ, чтобы серьезно начать разрабатывать золотоносныя жилы, выбрасывая изъ вихъ безъ малѣйшаго колебанія все, что очевидно не есть драгоцівный металлъ, но собирая и сохраняя съ радостной признательностью богатыя сокровища, несомнённо заключающагося въ нихъ зоsoma.